Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | ISSN (en linea): 2382-3518 | €24313899 | Universidad del Valle

DOI: 10.25100/eg.v0i28.13899
Espacios y Territorios

Check for
updates

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de
Colombia'

Living well: indigenous female thought in southern Colombia

O bem viver: pensamento indigena feminino no sul da Colombia

Elizabeth Gémez Etayo®
Universidad Auténoma de Occidente, Cali, Colombia. egomez@uao.edu.co | 0000-0002-7384-869X

Para citar este articulo: Gomez, E. (2024). El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de
Colombia. Entorno Geogradfico, (28), €24313899. https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899

Resumen

El presente articulo es resultado de la investigacion: “La creacion y el arte como generadores
de conocimiento y construccién de pensamiento en la region del suroccidente colombiano”
realizada en la Universidad Autonoma de Occidente. En esta region se encuentra el
departamento de Narifio, irrigado por las aguas de La Cocha, palabra Quechua que significa
laguna y que ha albergado comunidades indigenas, siendo una de ellas los Quillacingas,
quienes experimentan desde 1990 un despertar, el cual consiste en la recuperacion de
précticas ancestrales usurpadas por diversos colonos y que en la actualidad promueve
liderazgos femeninos para dinamizar nuevas formas de habitar el territorio. Es asi como se
consolida la propuesta del Bien Vivir, en una clara reapropiacion de la tradicion ecuatoriana
y boliviana de Buen vivir y Vivir bien. En este articulo se expone el pensamiento indigena
femenino a través de la narrativa de una lideresa Quillacinga.

Palabras claves: pensamiento indigena, liderazgo femenino y bien vivir

! Articulo resultado de la investigacion, Proyecto: La creacion y el arte como generadores de conocimiento y
construccion de pensamiento en la region del suroccidente colombiano. Codigo 19Inter-315. Resolucion de
Rectoria No. 7427 del 17 de diciembre de 2018.

2 Socibloga con Maestria en Sociologia de la Universidad del Valle. Doctora en ciencias sociales de la
Universidad Estatal de Campinas, Brasil. Docente e investigadora de la Universidad Autéonoma de Occidente.
Coordinadora del grupo en Conflictos y organizaciones. Directora de la Maestria en Estudios culturales.

EEE sta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:egomez@uao.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-7384-869X
https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899

Gomez, E

Abstract

This paper result of the research: "Creation and art as generators of knowledge and
construction of thought in the southwestern region of Colombia" realized at the Faculty of
Humanities and Arts of the Universidad Autonoma de Occidente. This region is located the
department of Narifio, irrigated by the waters of La Cocha, a Quechua word that means
lagoon and that has hosted indigenous communities, one of them being the Quillacingas, who
have experienced an awakening since 1990, consisting of the recovery of ancestral practices
usurped by various settlers and that currently promote female leadership to stimulate new
ways of inhabiting the territory. This is how the living well proposal is consolidated, in a
clear reappropriation of the Ecuadorian and Bolivian tradition of good living and living well.
This article exposes indigenous female thought through the narrative of a Quillacinga leader.

Keywords: indigenous thought, female leadership and well live

Resumo

O presente artigo ¢ resultado da pesquisa: “A criacdo e a arte como geradoras de
conhecimento e constru¢do de pensamento na regido do sudoeste colombiano”, realizada na
Universidade Autonoma do Ocidente. Nesta regido encontra-se o departamento de Nariio,
irrigado pelas aguas de La Cocha, palavra quichua que significa lagoa, e que abrigou
comunidades indigenas, entre elas os Quillacingas, que desde 1990 vivenciam um despertar,
caracterizado pela retomada de praticas ancestrais usurpadas por diversos colonizadores e
que, atualmente, promovem liderancas femininas para dinamizar novas formas de habitar o
territorio. E assim que se consolida a proposta do Bem Viver, em uma clara reapropriagdo da
tradicdo equatoriana e boliviana do Buen Vivir e Vivir Bien. Este artigo apresenta o
pensamento indigena feminino por meio da narrativa de uma lider Quillacinga.

Palavras-chave: pensamento indigena, lideranga feminina e bem viver

Recibido: 19 de abril de 2024 Aceptado: 4 de junio de 2024
Publicado: 1 de julio de 2024

Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

Introduccion
En este articulo se presenta un ejemplo de lo que la literatura decolonial denomina
pensamiento propio, entendido como un saber localizado (Maldonado, 2008; Mignolo, 2005;
Rivera, 2010; Walsh, 2012) que emerge de las particularidades de un territorio concreto. En
este caso nos referimos a la comunidad indigena Quillacinga, ubicada en el corregimiento El
Encano, que a su vez se encuentra en la Laguna La Cocha, en el Departamento de Narifio.
En las Figuras 1 y 2 se ilustra la ubicacion geografica de La Cocha en el suroccidente

colombiano.

Figura 1. Suroccidente colombiano

Fuente: Elaboracion propia

O

l‘()

Figura 2. La Cocha - Departamento de Narifio

Fuente: Google maps



Gomez, E

La Cocha es un santuario de flora y fauna donde habita la Comunidad indigena Quillacinga
y donde vive la lideresa indigena Patricia Jojoa, quien denomina al pensamiento que se ha
construido en su comunidad como el bien vivir; en una clara apropiacion de los conceptos
Buen vivir y Vivir bien, de las tradiciones ecuatoriana y boliviana que ella ha estudiado y
resignificado de acuerdo con su cotidianidad y cosmovision. En La Cocha, la Asociacion
para el Desarrollo Campesino, ADC, ha promovido la consolidacion de reservas naturales de
propietarios particulares, siendo una de ellas el “Refugio Cristalino” propiedad de Patricia
Jojoay su familia extensa (ver Figuras 3 y 4), quien a su vez es segunda gobernadora indigena

y con quien se tuvo la oportunidad de conversar para conocer el pensamiento indigena

femenino presente en la region.

Figura 3. Patricia Jojoa Figura 4. Reserva Refugio Cristalino

Fuente: Elaboracion propia Fuente: Elaboracion propia

Al recorrer esta region se reafirma que el pensamiento no estd escindido del hacer, sino que
se nutre de ¢l. El pensamiento estd presente en el contacto con la tierra, en el ritual, en la
huerta, en la cocina, en la conversacion cotidiana; se piensa mientras se hace, mientras se
habla, mientras se camina. (Rivera, 2010). Ese pensamiento propio emerge en clara oposicion
al pensamiento hegemodnico (Mejia, 2012; Mignolo, 2005; Quijano, 2014) como se ilustrara
a continuacion a partir de la narrativa de Patricia Jojoa, exponente de un pensamiento propio;

indigena y femenino.

Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

Pensamiento propio y bien vivir

En el texto “Buen vivir, vivir bien. Una utopia en proceso de construccién” de Ibafez y
Aguirre (2013) los autores también proponen importantes criticas al modelo de desarrollo a
partir de nuevas practicas y nuevos estilos de vida, basados en la tradicion ecuatoriana del
"Buen vivir" y en la tradicion boliviana de "Vivir bien", entendido como un estilo de vida
que se promueve en las sociedades de consumo, sistemas de pensamiento que el sociélogo
portugués Boaventura de Sousa Santos considera "epistemologias del sur" y que la ADC ha
asumido como principio rector en el proceso de consolidacion de las reservas naturales. (De

Sousa, 2018).

Para Patricia Jojoa el Bien vivir es respirar aire puro, es comer lo que se siembra, es convivir
con la naturaleza, es respetar a los mayores, es ensefarles a las nuevas generaciones el valor
de lo propio, es reconocer los lugares sagrados y resignificarlos a pesar de los olvidos y las
enajenaciones vividas a lo largo de los afos por fuerza de distintas oleadas colonizadoras. En

palabras de Patricia Jojoa:
El bien vivir es buscar una forma diferente de vida. Este ha sido el trabajo que he
venido haciendo. En este momento ya se ven mas visibles los resultados, ya se vienen
concretando un poco mejor y lo que buscamos con esto, en todas sus manifestaciones

es como debemos cuidar la vida. (P. Jojoa, comunicacion personal, junio de 2019)

Su reserva estd ubicada en la vereda el Romerillo. Al llegar a su casa, luego de ser guiados
por vecinos que nos iban orientando el camino, un grupo de nifios y nifias sale a recibirnos.
Son las hijas, sobrinas, sobrinos y vecinos de Patricia. Ella no estd en casa, sus hermanas nos
reciben y acogen. Su casa es también lugar de encuentro comunitario, albergue de distintos
visitantes que van al lugar por diversas razones. En dias pasados hubo una ceremonia de
Yagé y la casa estuvo llena de personas que participaron del ritual. Nos acomodamos en una
de las habitaciones dispuestas para visitantes. Mientras esperabamos a Patricia, los nifios y
nifas nos llevaron a hacer un recorrido por toda la reserva, recorrido que después

repetiriamos con Patricia.



Gomez, E

Nosotros formamos parte del municipio de Pasto. El dia que llegaron a la Cocha,
mientras subieron de Pasto hacia acé se encontraron con dos cerros muy importantes,
esta el Tabano y esta Balconcillo y pues lo que hacen estos dos es separar las aguas
de los dos océanos. Aqui lo que pasa precisamente esto, las aguas del Pacifico y las
aguas del Atlantico. Bienvenidos donde empieza la Amazonia colombiana, porque
nosotros somos parte de la Amazonia, precisamente aqui nacen el rio Guamuez, que
va dar las aguas al Rio Putumayo y éste al Rio Amazonas. El hecho de que la Cocha
precisamente esté en esta interaccidon amazonica es parte de nuestra espiritualidad. La
Cocha es un lugar sagrado, un lugar de encuentro, un lugar para renovarse de energia
y de pensamiento. La Cocha tiene su magia. (P. Jojoa, comunicacion personal, 2019)
Asi empez6 el encuentro con Patricia Jojoa, explicandonos qué significa La Cocha, donde
esta situada, qué representa. Para nosotros, urbanitas desorientados, era sorprendente saber
que esta laguna nutre al Amazonas. Nuestras parcelaciones geograficas y epistemoldgicas
nos impedian ver las conexiones que solo se perciben en una cocina indigena, junto al fuego,

tal como se dio esta primera conversacion con Patricia. Luego, nos explica como La Cocha

ha sido deforestada durante todo el siglo XX, seglin lo refiere.

La Cocha es un lugar sagrado no solo para los indigenas Quillacingas, a cuya comunidad
pertenece Patricia Jojoa, sino para muchas otras comunidades de municipios y departamentos
cercanos, inclusive latinoamericanos. Pero, poco a poco, las practicas rituales se fueron
limitando al contacto con la laguna y no con todo su entorno, es decir con el territorio extenso,
pues los proyectos de explotacion maderera, luego de ganaderia extensiva y en las ultimas
décadas de turismo, lo fue relegando como un lugar de paso para las comunidades originarias

y permitiendo el asentamiento de diversos colonos.
En la Cocha a partir de 1900 o 1910 empezo6 a darse una economia alrededor de la
deforestacion. Entonces, a pesar de que nuestras familias tenian su cultura del

autoconsumo, de aprender a vivir en armonia con la naturaleza, cuando llegan las

Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

épocas de comercializar la madera, se empez6 a comercializar el carbon vegetal. (P.

Jojoa, comunicacion personal, 2019)

Con los nifios y nifias realizamos un recorrido hasta la laguna (ver Figura 5), donde son felices
al jugar con el agua e imaginar que es el mar. La brisa de la tarde generaba pequeias olas, la
Laguna se presenta inmensa, imponente, hermosa. Luego comprenderemos que es un lugar
sagrado y ceremonial para distintos pueblos indigenas, pero de acuerdo a la logica
productivista, del Estado, empresas privadas y agencias de turismo, le dan un uso recreativo
masivo que rompe con la armonia presente y que se percibe entre semana, cuando no hay
visitantes. Al volver a casa nos reunimos junto al fuego, nos ofrecieron un plato colorido y

diverso, donde la quinua hace deliciosa presencia.

Figura 5. Laguna La Cocha

Fuente: Elaboracion propia

Pensamiento indigena femenino

En el texto “;Puede hablar el subalterno?” Spivak (1998) cuestiona la hegemonia del
pensamiento y abre camino para posicionar el pensamiento propio o pensamiento otro. La
autora plantea que en la historia de la humanidad los subordinados, desposeidos y
marginalizados han sido concebidos por las élites como incapaces de pensar y, en

consecuencia, de representarse a si mismos. La sarcastica pregunta de Spivak, posiciona que



Gomez, E

el subalterno también piensa. No necesita ser representado y es asi como se va consolidando

un pensamiento propio.

Para Pinacué¢ (2014) el pensamiento indigena “no enuncia los saberes ni piensa su
conocimiento sin antes instalarse en los fendmenos de la naturaleza” (p. 164). Afirma Pifiacué
que el razonamiento indigena parte de tres acciones: sentir corporal, o sensopercepciones;
sentir desde el corazon o de la corazonada; del recuerdo o de hacer memoria de lo simbdlico,
considerando los suefos y las lecturas de la naturaleza; y finalmente, de la razon. Segun
Pifiacu¢ (2014), de este compendio surge el “conocimiento otorgado por el sentido-
pensamiento; de alli que sean sujetos pensadores desde el corazon, es decir, su pensamiento
no es cartesiano, pero si aplica una objetividad de la diferencia” (p. 166). Asi, el pensamiento
no esta escindido del hacer, no se para para pensar, se piensa mientras se hace. Tampoco esta
escindido del sentir. Se puede sentipensar. Como ya lo dijera el socidlogo colombiano
Orlando Fals Borda luego de sus multiples investigaciones con comunidades rurales

(Moncayo, 2009).

Para Patricia Jojoa, mujer indigena Quillacinga, su pensamiento se construye en relacion
estrecha con su tierra, con su territorio, con sus practicas, con la recuperacion de la memoria
y con la construccion de una autonomia que empieza por tener una educacién propia.
Entendida como la manera de formar a las nuevas generaciones teniendo como base su

espiritualidad y haciendo caso omiso a posturas ajenas que les desconocen y encasillan.
(...) los modelos educativos externos ven la zona rural asi: “alla los pobres, los que
no pueden, los que no saben”. Y por eso siempre desde afuera quieren llegar como
los salvadores, salvar a la gente a la comunidad y ese tipo de desarrollos ha creado
una cultura en el campo de dependencia, porque de afuera nos dicen que somos
pobres, que somos brutos, que no podemos que no sabemos, eso ha creado una cultura
que lastima nuestra autoestima. (P. Jojoa, comunicacion personal, 2019)

Patricia Jojoa fue tomando conciencia de las condiciones de vida de su comunidad, las

mujeres que la antecedieron, como su madre, notaron que la deforestacion del territorio para

Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

producir carbon vegetal, les empobrecia cada dia mas, tenian desnutricion infantil, bajos
niveles educativos, paupérrimas condiciones econdmicas, sin embargo, no era por falta de
trabajo, porque los hombres de la familia trabajaban de sol a sol. Algo estaba mal en esta
forma de concebir el trabajo y el desarrollo, y las paradojas saltaban a la vista: ;Como en un
territorio tan rico, podria haber tal pobreza? Fue asi, con ese tipo de reflexiones que las

mujeres indigenas de esta comunidad empezaron a organizarse.
(...) busquemos una mejor vida, pero esta busqueda de esta nueva vida, inicialmente
recae solamente en lo econdomico, entonces dicen no: “lo que hay que tener es plata,
cambiemos de economia, lo que nos tiene jodidos es el carbonero, por ser carboneros
es que estamos asi”. Ya hay bastante limpio, ya se ha quitado tanta montafia, entonces
empecemos a trabajar un tema de cultura y resulta que eso fracasa y fracasa porque
depende de lo econdmico, entonces siempre pensamos que toda la solucion esta en lo
econdmico, si no hay un pensamiento claro, si no sabemos para qué es que queremos
plata, no tiene sentido. (P. Jojoa, comunicacion personal, 2019)

Las mujeres indigenas piensan sobre donde esté el verdadero problema, que se expresa en lo

econdmico, pero que no se origina ahi sino en la cultura, en una cierta forma de vivir la vida

y ahi es donde se debian dar los cambios mas profundos.
Empiezan las mujeres a hacer una propuesta diferente porque a las mujeres si les
interesaba que se cambie de trabajo. En muchos casos se dice que la mujer no hace
nada, yo les digo: pero quitemos a la mujer de la casa y vera lo que pasa. No esté la
mama en la casa y se vuelve un caos, la mujer misma es la esencia, les digo, desde la
pequefiez, desde la sencillez. Las mujeres empiezan a hacer una propuesta interesante
al interior de la organizacion: “tenemos que cambiar nuestra manera de pensar
tenemos que empezar a actuar”. Las mujeres dicen: “no nos interesa que el hogar

quede abandonado”, porque la mujer es la que atiende a los hijos, la que atiende al



Gomez, E

marido, la que toca estar pendiente del alimento, hay que estar pendiente de
muchisimas cosas. (P. Jojoa, comunicacion personal, 2019)
La conversacion sostenida con Patricia cuestiona principios feministas de emancipacion,
trayendo desde su realidad una verdad que es necesario reafirmar: las mujeres son (somos)
diversas, por tanto, no existe una férmula de organizacion femenina. Lo que las mujeres
Quillacingas proponen, segun el relato de Patricia, se relaciona con su realidad campesina,
indigena y rural. El pensamiento indigena femenino que emerge y se consolida, estd

imbricado con la espiritualidad y con una realidad femenina referida al cuidado (ver Figura

6)
Entonces, ahi es donde las mujeres empiezan a hacer esa propuesta de mejorar la
autoestima y dicen: empecemos a querernos, empecemos a valorarnos, el hecho de
vivir aqui en el campo y en las situaciones que se tiene no nos hace nada diferentes al
resto de mujeres. Entonces, nace esa propuesta de iniciar a mejorar todo el tema de
autoestima y entonces esa autoestima no empieza con el dinero, sino con decir: bueno
hay que empezar a cuidar nuestra salud, hay que empezar a cuidar nuestra casa, hay
que sembrar unas flores, hay que barrer, hay que sacar los cuyes de la cocina, porque
como todo el trabajo estaba en la montafa, entonces en la casa, que era solamente una
piecita para llegar, ahi estaba la cocina, ahi estaban los cuyes, ahi estaba la bodega,
ahi estaba la cama. Entonces, las mujeres hacen la propuesta de empezar a organizar.

(P. Jojoa, comunicacion personal, 2019)

10
Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

Figura 6. Criadero de cuyes

Fuente: Elaboracion propia

El cuy es una especie menor que se cria en toda la region de Narifo. Es comtn encontrar en
las casas campesinas narifienses un espacio destinado para tener los cuyes. Patricia describe
que en sus pequefias casas campesinas los cuyes compartian el mismo espacio, lo cual
generaba un ambiente de suciedad permanente en la casa, que era poco importante para los
hombres, porque ellos pasaban la mayor parte del tiempo en la montaia, extrayendo la
madera que se convertiria en carbon vegetal. Son las mujeres quienes pasan mas tiempo en
la casa al cuidado de los hijos, también son mujeres, no s6lo madres. A eso se refiere cuando
dice que vivir en el campo no las hace diferentes al resto de las mujeres y deciden cuidar de
ellas mismas. Buscar la belleza. Ese cuidado y esa belleza, dista de las mujeres urbanas y de
una perspectiva individualista. Cuidar de ellas es también cuidar de la casa, el espacio donde
pasan mas tiempo con sus hijos e hijas. Traer belleza no solo para ellas sino para su entorno,

al poner las flores. Da cuenta de su constitucion como mujeres en colectivo, en familia.
Saquemos los cuyes afuera. Los cuyes que eran aprovechados solo para autoconsumo
empezaron a tener otro destino, resulta que los cuyes ya hacian parte de la economia.
Esto genero6 un dinerito. Las mujeres empiezan a manejar algunos pequeios créditos

y empiezan a conseguir la vaquita de leche, a liderar la siembra de la mora. Las

11



Gomez, E

mujeres estaban aportando econdmicamente al hogar. La mujer siempre le ha
aportado, pero no se ha reconocido. Las mujeres involucran a los hijos y al esposo:
9 o
ayuden a limpiar el potrero, ayuden a poner el cerco, ayuden a hacer la cuyera,
ayuden a sembrar los pastos” y las mujeres empiezan a remunerar su trabajo. Y
entonces los hombres dicen: “bueno, si las mujeres pueden, ;por qué nosotros no?”.
Esto genera un trabajo de familia y hace de que la organizacion se fortalezca, se
empieza a generar algunos canales de comercializacion, donde vender la leche, donde
vender la mora, donde entregar los cuyes y empieza un proceso de capacitacion y
formacion de lideres, se empiece a hacer toda una formacion en contabilidad, en
secretariado, en gerencia y llega un momento en que esto se crece. (P. Jojoa,
comunicacion personal, 2019)
El cambio de actividad econdmica para las familias Quillacingas surgid por iniciativa de las
mujeres, quienes comprendieron que las necesidades econdmicas no se resuelven solo en el
ambito de lo econdmico, sino en el ambito cultural. Era necesario un cambio de mentalidad,
de pensamiento, que obedeciera a realidades propias, a su entorno, a su cotidianidad como
mujeres indigenas que viven y conviven en un territorio ancestral. Con su actuar dan cuenta
que la cultura se transforma en la cotidianidad cuando las situaciones vividas demandan
nuevas formas de afrontarlas. Es un proceso auténtico, que acude a la propia realidad. El
proceso fue tenso porque al mismo tiempo que las mujeres decidieron reorganizar su
economia y cultura familiar, llegaron propuestas estatales sobre cultivos agricolas para la
region. De nuevo una actividad extensiva que desconoce las particularidades de las familias,

fue asi como se empezd a promover el cultivo de la cebolla y la papa porque el clima es

propicio para ello.
Cuando llegan, esta casa se llena de cebolla, cebolla y papa por todos lados. Llegan
los profesionales, los agronomos, los ingenieros y empiezan a llegar todas las
instituciones, entonces ya llega el SENA, llega el MICA, la Caja Agraria, entonces

12
Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

esto se convierte en una zona productora de papa y cebolla con todo el paquete
tecnoldgico y econdmico. De una u otra manera lo econdémico ayuda, no decimos que
no, ayuda a mejorar las viviendas, a instalar las unidades sanitarias, que los hijos
puedan acceder a un mejor nivel educativo, por lo menos a querer terminar la escuela
primaria, acceder a la secundaria, entonces como que empieza a haber estos cambios,
pero algo que no pierde de horizonte la organizacion son los procesos de formacion.
(P. Jojoa, comunicacién personal, 2019)
Patricia y su familia comprenden como funcionan las politicas publicas, y saben que no tiene
mucho sentido oponerse a lo que llegue del gobierno, han sabido aprovechar las ayudas para
mejorar sus condiciones de vida, pero hacen grandes esfuerzos por mantener un estilo de vida
propio. Fortaleciendo sus relaciones vecinales, familiares y ambientales, un nuevo
componente que, paraddjicamente, no habian contemplado en la forma como ahora lo hacen,

también desde un pensamiento propio. Porque las medidas ambientales estatales son basadas

en la prohibicion, desconociendo particularidades de las regiones, segtin describe Patricia.
El tema ambiental es bien engorroso, hasta hoy en dia cuando nos hablan de temas
ambientales nos pone de mal genio, ya estamos diciendo ;Y ahora qué me van a
prohibir? ;Y ahora cudl es la multa? siempre lo vemos desde ahi. Entonces, ahi creo
que nace algo bonito, aqui en La Cocha se empieza a hacer un trabajo de limpieza que
llamamos las mingas de pensamiento y en esa busqueda de como incluir los temas
ambientales, las familias dicen: “el solo hecho de haber dejado de ser carboneros, de
ya no estar trabajando la montafia, ya estamos conservando”. (P. Jojoa, comunicacion
personal, 2019)

Patricia Jojoa y su familia extensa, conformada por padre, madre, hermanas, hermano, dos

hijas y sobrinas, destinaron su terreno a su Reserva Natural “Refugio Cristalino”. Su logica

de conservacion propende por la interaccion respetuosa con la naturaleza, no se trata de no

13



Gomez, E

tocarla, sino de aprovecharla con mesura, pues la familia se alimenta de ahi. Esta interaccion
busca un equilibrio. No emite juicios morales sobre el cuidado de la naturaleza, aunque por
supuesto se han formado para ello. Toda la familia, liderados por Patricia, han recibido
capacitacion sobre manejo de granjas integrales y articulan esa formacion con sus tradiciones
ancestrales. Han rescatado viejas practicas, han apelado a la memoria y han recurrido a los

saberes de las madres y abuelas.
Asi nace una propuesta bonita: “El dialogo del saber”; se trata de poner sobre la
balanza lo académico y lo tradicional. Lo académico es valioso, es importante y la
ciencia ha aportado, pero no es ni la tnica razén ni la unica verdad. Habia que
empezar a tener en cuenta el conocimiento ancestral, habia que poner al servicio el
conocimiento de la experiencia, el conocimiento de la gente que vive y habia tener en
cuenta los conocimientos, no un conocimiento; empezamos a caminar y a hacer un
reconocimiento del entorno. A veces es molesto, no es que esté en contra de la
academia, pero yo le digo a veces creen que, por tener el titulo, por ser profesionales
creen tener la razon y por manejar las tecnologias e internet y manejar el computador
ya se las saben todas; yo les digo: “bueno, yo les paso las palas, a ver, vayan a cuidar
la tierra. Cuidar las papas no es fécil, cuidar el agua no es fécil, todo lo que nosotros
hacemos. (P. Jojoa, comunicacion personal, 2019)

El didlogo de saberes es un reconocimiento de que el saber no solo es cientifico, también es

ancestral, vivencial, experiencial y existe en las comunidades una reflexion propia sobre sus

practicas, sus procesos y en general, sus vidas. En este proceso de didalogo de saberes se

reconoce la voz de las comunidades, sus formas de vivir nutrida por significados,

desigualdades, opresiones, contradicciones y confrontaciones. Como investigadora, tomo

distancia del aprendizaje tradicional y hegemonico para comprender los saberes que la

comunidad Quillacinga, a través de lo que una de sus lideresas me comparte. Aqui se pone

14
Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

en juego que saber escuchar, saber desaprender y aprender de lo escuchado es fundamental

para aproximarme a un pensamiento indigena femenino.

En las conversaciones con Patricia Jojoa ella expresa como entiende el Bien vivir, pero
ademads de enunciarlo, se puede apreciar en su convivencia con su familia y con su entorno.
También nos cuenta que ha tenido formacién para ello, a través de las capacitaciones que
brinda la ADC, pero ademas de forma autodidacta, porque se ha ocupado de su formacién
personal y la de sus hijas, usando tecnologias de informacion y comunicacion. El Bien vivir

es su propuesta de vida y se expresa asi:
El que no conoce, no ama y el que no ama, no conserva. Entonces lo primero que hay
que hacer es conocer, conocer para amar y amar para conservar. Partimos de ese
principio para entender que no solamente era importante cuidar el ecosistema, si no
lo que teniamos que hacer era empezar a cuidar la vida; cuidar la vida en todas sus
formas, en todas sus manifestaciones y asi como cuidamos el nacimiento del agua en
la parte alta, asi como cuidamos el arbolito, habia que empezar a cuidar las vidas y
una de las vidas que teniamos que empezar a cuidar era la nuestra. Los seres humanos
sin la naturaleza -la verdad- no somos nada y a veces hemos llegado al estado en que

pensamos que somos mucho mas importantes que cualquier otro ser.

Hemos llegado al punto que no nos sentimos parte, pero si hacemos partecita de la
naturaleza tenemos que empezar a hacer viajes por la naturaleza y eso nos lleva a
darnos cuenta de que nada serviria tener grandes monocultivos porque lo Unico que
estdbamos haciendo era envenenando el suelo, envenenando el agua, estdbamos
comiendo muy mal y no era por ahi. Una de las primeras respuestas fue empezar a
comer bien, por qué no nos devolvemos un poco y resulta que -yo a veces por eso
molesto- el agronomo sabe crear monocultivos y echar venenos, no ha pasado de alli,
pero la abuela si sabe como cuidar las semillas, como sembrarlas. El agronomo lo que

15



Gomez, E

sabe es hacer criar una planta en un sitio, mientras que la abuela sabe que hay que
hacer criar en el mismo lugar muchas plantas; es lo que nosotros llamamos la ‘chagra’
donde se plantan gran variedad de verduras que llamaos “el revuelto”, todo lo que
lleva una sopa. Yo le digo a los grandes empresarios siembren el dia que quieren, la
abuela sabe qué¢ dia a dia hay que sembrar papas, arracachas, habas y empezamos a
darnos cuenta que era muy importante darle mas valor al conocimiento ancestral. (P.

Jojoa, comunicacion personal, 2019)

El monocultivo de cebolla dur6 cerca de 10 anos, entre finales de los afios ochenta y mitad

de la década de los afios noventa. Este periodo genera que la comunidad se identifique

culturalmente como zona productora de cebolla. Como también que sus ingresos dependieran

solo de la comercializacién de un producto. Y cuando el mercado no les era favorable, se

genera una gran dependencia. Pero la bonanza econdmica también genera dependencia, desde

su perspectiva, porque les lleva a comparar todo lo que no producen a comprar productos

empacados que no hacen parte de su diete alimenticia y les genera enfermedades que no

tenian.

Es asi como la comunidad hace conciencia de la importancia de promover soberania

alimentaria. Base fundamental del Bien vivir.

16

Hoy en dia esto se ha transformado, pues poco a poco las familias cambiaron cebolla
por arboles, por flores, por aromadticas, por plantas medicinales, por comida y a esto
le hemos llamado “el bien vivir’. A diferencia de occidente tenemos verdadera
calidad de vida. Si hablamos con un economista nos dice la calidad de vida la
medimos solamente con lo material; cudntos carros, cuantas tarjetas de crédito, cuénto
me visto a la moda, cuanto compro y todo lo medimos desde alla y por eso quizé
siempre nos dicen los pobres, porque nos miden asi. Pero, para nosotros es bien vivir.
No tenemos plata, no tenemos lujo, pero tenemos toda la disponibilidad de agua,

tenemos toda la disponibilidad de aire puro, tenemos la disponibilidad de alimentos

Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

sanos, la familia, la posibilidad de no perder nuestra cultura, de no perder nuestras

costumbres. (P. Jojoa, comunicacion personal, 2019)

Un aspecto diferencial en el discurso de Patricia Jojoa sobre el bien vivir es su propuesta
sobre “Educacion propia”, su hija de 9 afios no sabe leer al ritmo que lee una nifia de tercero
de primaria en cualquier escuela publica o privada. Sabe la inicial de su nombre. Pero a
Patricia esto no le preocupa, sabe que estos aspectos los va aprender después, como los
aprendio su hermana mayor que ya es adolescente y va a la escuela, quien ademés no ha
tenido ningin problema en incorporarse al ritmo escolar. Pero con la menor, Patricia
considera que es el momento de aprender a querer la tierra, la huerta, la chagra, saber de
plantas. No sabe el abecedario pero ya sabe del poder medicinal de las plantas, sabe como se
produce el compostaje, sabe cuidar de los animales y de la huerta. Sabe que debe alimentarse
de forma saludable con lo que produce su tierra. Sabe que la importancia de devolverle la
vocacion de reserva natural, a su tierra maltratada por generaciones anteriores. Se sabe
indigena y sabe la importancia de su madre en la estructura social de su comunidad. Sabe del

respeto con la naturaleza, los animales, los nifos, las nifias, los mayores.

El ambiente que Patricia y sus hermanas ha generado en su comunidad es tan amoroso con
los nifos y nifias de la vereda, que muchos han optado por acercarse a esta propuesta de
educacion propia, donde los pequeiios aprenden todo lo anterior en medio del juego, la
libertad y la confianza. También aprenden a tocar instrumentos, no con partitura sino con
oido y escuchando a los mayores, les permiten que jueguen y toquen tambores, quenas y
zamponas. Saben que llegard un momento de ir a la escuela. Pero, por ahora, mientras que
estan pequefios, estan bajo la égida familiar no de un padre y una madre solamente, sino de
un grupo de tias, tios, abuelas y abuelos que se encargan de la contribuir en la crianza de

manera colectiva.

Consideraciones finales
Patricia Jojoa considera que el principal motivo para visitar La Cocha es la renovacion, asi
pues, ella nos invita a renovarnos de energias y de pensamiento. Proceso que su propia
comunidad ha realizado a través de rituales en esta laguna sagrada. En su disertacién nos

explica lo que implica vivir en La Cocha y lo que implica ser indigena, haciendo énfasis en

17



Gomez, E

el contacto y respeto profundo por la naturaleza, sentirse parte integral de ella. Dice que desde
afuera se ve a los indigenas como pobres o brutos porque no tienen los usos y costumbres de
las personas que viven en las ciudades, desconociendo procesos culturales y educativos

propios.

También expresa que el contacto con la naturaleza les ha permitido reconocer y practicar otra
forma de vida, que implica unas maneras de pensar diferente y a este proceso que inici6 desde
los afios noventa le llaman el despertar Quillacinga, que esta relacionado con la cultura de
la vida que ella llama: el bien vivir. En un primer momento, el despertar Quillacinga se centro
en la transformacion econdémica. Esto en razon de que La Laguna habia sufrido deforestacion
por efecto de la extraccion de carbon vegetal a principios del siglo XX y luego por la
ganaderia que, aunque en La Cocha no alcanza a ser extensiva, logroé ser muy dafiina para su
fragil ecosistema. Al respecto, lideres y lideresas como Patricia Jojoa consideraron que la
transformacion no podia ser s6lo econdémica sino también cultural y espiritual. Esto da cuenta
de que el pensamiento propio en las comunidades indigenas estéd ligado a su espiritualidad y

su espiritualidad esta ligada a la naturaleza (Pifiacué, 2014).

Pensamiento, espiritualidad y contacto con la naturaleza estan articulados, hacen parte del
mismo ambito, de la misma atmosfera; cuando la poblacion indigena Quillacinga esta en
medio de un ritual, cuidando del fuego, en silencio, en meditacion, en conexioén con la
naturaleza o tomando remedio, como le llaman al Yagé y a otras plantas medicinales, esta
construyendo y desarrollando pensamiento propio, tal como lo expresan otras cosmovisiones

indigenas.

La relacion profunda con el territorio que tienen los Quillacingas y que genera un
pensamiento propio, solo es posible comprender en la experimentacion personal, diaria,
cotidiana, estando alla, habitando el territorio, compartiendo con los mayores y mayoras,
cuidando de los cultivos, de la tierra, de la casa y del fuego; cuidando de los mas pequefios y
de los mas ancianos. Reconociendo en La Cocha, la laguna sagrada, a la mama, a la madre
que provee alimentos y cuidados; esta reflexion, que desde una perspectiva externa,
occidental y académica, puede parecer mistica, es un complejo sistema de pensamiento que
forma, de manera integral, la vida de las comunidades Quillacingas alli asentadas y que los

adultos estan transmitiendo a las nuevas generaciones tal como amablemente nos compartio

18
Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

Patricia Jojoa, gran exponente del pensamiento indigena femenino del sur de Colombia (ver

Figura 7).

Figura 7. Equipo de investigacion con Patricia Jojoa en su reserva Refugio Cristalino

Referencias Bibliograficas
De Sousa Santos, B. (2018). Introduccion a las Epistemologias del Sur. En M. Meneses y K.
Bidaseca (Coords.), Epistemologias del Sur (pp. 25-62). Centro de Estudios Sociales,
CLACSO. https://tinyurl.com/4n9b8xnj

Ibafiez, A., y Aguirre, N. (2013). Buen vivir, vivir bien. Una utopia en proceso de

construccion. Ediciones Desde abajo.

Maldonado, N. (2008). La descolonizacién y el giro des-colonial. Tabula Rasa, (9), 61-72.
https://tinyurl.com/2tx5vva6

19


https://tinyurl.com/4n9b8xnj
https://tinyurl.com/2tx5vva6

Gomez, E

Mejia, M. (2012). Las busquedas del pensamiento propio desde el buen vivir y la educacion
popular. Urgencias de la educacion latinoamericana a propdsito de las relaciones entre
saber y conocimiento. Educacion y Ciudad, (23), 9-26.
https://doi.org/10.36737/01230425.n23.72

Mignolo, W. (2005). La idea de América Latina. La herida colonial y la opcion decolonial.

Gedisa editorial.

Moncayo, (2009). Orlando Fals Borda, Una sociologia sentipensante para América Latina.

Siglo del Hombre Editores, CLACSO.

Pifacué, J. (2014). Pensamiento indigena, tensiones y academia. Revista Tabula Rasa, (20),

161-192. https://doi.org/10.25058/20112742.175

Quijano, A. (2014). Cuestiones y horizontes. De la dependencia historica-estructural a la

colonialidad/descolonialidad del poder. Clacso.

Rivera, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexion sobre practicas y discursos

descolonizadores. Tinta Limon

Spivak, G. (1998). ;Puede hablar el subalterno? Revista colombiana de antropologia, 39,
297-364. https://doi.org/10.22380/2539472X.1244

Walsh, C. (2012). “Other” Knowledges, “Other” Critiques: Reflections on the Politics and
Practices of Philosophy and Decoloniality in the “Other” America.

TRANSMODERNITY, 1(3), 11-27. https://doi.org/10.5070/T413012880

Agradecimientos
Quiero expresar mi profundo agradecimiento a Patricia Jojoa, quien abri6 las puertas de su
casa y nos permitié estar en su cotidianidad, en su cocina, en su huerta y en su territorio.

Junto a ella, agradezco a sus hermanas, hermano, madre y padre, sus hijas y los demés nifios

20
Entorno Geogrdfico | N° 28 | Julio — Diciembre 2024 | pp. 1-21 | 24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13
https://doi.org/10.36737/01230425.n23.72
https://doi.org/10.25058/20112742.175
https://doi.org/10.22380/2539472X.1244
https://doi.org/10.5070/T413012880

El bien vivir: pensamiento indigena femenino en el sur de Colombia

y nifas de la region que jugaron con mis hijas, mostrandoles con la alegria infantil que les

caracteriza, como es el bien vivir en el campo.

Agradezco también a mis colegas de la Universidad Autonoma de Occidente Claudia Roldan
y William Vega, con quienes realizamos este viaje maravilloso para conocer La Cocha. A mi
sobrina Maria Camila quien me acompaifi6 en esta travesia para cuidar de mis hijas, Violeta

y Maria Antonia, a quienes también agradezco.

Agradezco a Carmen Villota, coordinadora de proyectos de la Asociacion para el Desarrollo
Campesino, quien nos puso en contacto con Patricia Jojoa y nos explico en qué consiste la
red de Reservas Naturales de la sociedad civil. Agradezco a la madre tierra, madre naturaleza,
madre Cocha, protectora y dadora de vida por habernos permitido adentrarnos en sus

encantos.

21



