
Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | ISSN (en línea): 2382-3518 | e24313899 | Universidad del Valle 

 

Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0. 

 

DOI: 10.25100/eg.v0i28.13899 

Espacios y Territorios 

 

El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de 

Colombia1 
 

Living well: indigenous female thought in southern Colombia 
 

O bem viver: pensamento indígena feminino no sul da Colômbia 
 

Elizabeth Gómez Etayo2  

Universidad Autónoma de Occidente, Cali, Colombia. egomez@uao.edu.co | 0000-0002-7384-869X 

 

Para citar este artículo:  Gómez, E. (2024). El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de 

Colombia. Entorno Geográfico, (28), e24313899. https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

Resumen  

El presente artículo es resultado de la investigación: “La creación y el arte como generadores 

de conocimiento y construcción de pensamiento en la región del suroccidente colombiano” 

realizada en la Universidad Autónoma de Occidente. En esta región se encuentra el 

departamento de Nariño, irrigado por las aguas de La Cocha, palabra Quechua que significa 

laguna y que ha albergado comunidades indígenas, siendo una de ellas los Quillacingas, 

quienes experimentan desde 1990 un despertar, el cual consiste en la recuperación de 

prácticas ancestrales usurpadas por diversos colonos y que en la actualidad promueve 

liderazgos femeninos para dinamizar nuevas formas de habitar el territorio. Es así como se 

consolida la propuesta del Bien Vivir, en una clara reapropiación de la tradición ecuatoriana 

y boliviana de Buen vivir y Vivir bien. En este artículo se expone el pensamiento indígena 

femenino a través de la narrativa de una lideresa Quillacinga. 

Palabras claves: pensamiento indígena, liderazgo femenino y bien vivir  

 

 
1 Artículo resultado de la investigación, Proyecto: La creación y el arte como generadores de conocimiento y 

construcción de pensamiento en la región del suroccidente colombiano. Código 19Inter-315. Resolución de 

Rectoría No. 7427 del 17 de diciembre de 2018. 
2 Socióloga con Maestría en Sociología de la Universidad del Valle. Doctora en ciencias sociales de la 

Universidad Estatal de Campinas, Brasil. Docente e investigadora de la Universidad Autónoma de Occidente. 

Coordinadora del grupo en Conflictos y organizaciones. Directora de la Maestría en Estudios culturales.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:egomez@uao.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-7384-869X
https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899


Gómez, E 

2 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

Abstract  

This paper result of the research: "Creation and art as generators of knowledge and 

construction of thought in the southwestern region of Colombia" realized at the Faculty of 

Humanities and Arts of the Universidad Autónoma de Occidente. This region is located the 

department of Nariño, irrigated by the waters of La Cocha, a Quechua word that means 

lagoon and that has hosted indigenous communities, one of them being the Quillacingas, who 

have experienced an awakening since 1990, consisting of the recovery of ancestral practices 

usurped by various settlers and that currently promote female leadership to stimulate new 

ways of inhabiting the territory. This is how the living well proposal is consolidated, in a 

clear reappropriation of the Ecuadorian and Bolivian tradition of good living and living well. 

This article exposes indigenous female thought through the narrative of a Quillacinga leader. 

Keywords: indigenous thought, female leadership and well live  

 

Resumo 

O presente artigo é resultado da pesquisa: “A criação e a arte como geradoras de 

conhecimento e construção de pensamento na região do sudoeste colombiano”, realizada na 

Universidade Autônoma do Ocidente. Nesta região encontra-se o departamento de Nariño, 

irrigado pelas águas de La Cocha, palavra quíchua que significa lagoa, e que abrigou 

comunidades indígenas, entre elas os Quillacingas, que desde 1990 vivenciam um despertar, 

caracterizado pela retomada de práticas ancestrais usurpadas por diversos colonizadores e 

que, atualmente, promovem lideranças femininas para dinamizar novas formas de habitar o 

território. É assim que se consolida a proposta do Bem Viver, em uma clara reapropriação da 

tradição equatoriana e boliviana do Buen Vivir e Vivir Bien. Este artigo apresenta o 

pensamento indígena feminino por meio da narrativa de uma líder Quillacinga. 

Palavras-chave: pensamento indígena, liderança feminina e bem viver 

 

Recibido: 19 de abril de 2024                                                  Aceptado: 4 de junio de 2024 

Publicado: 1 de julio de 2024 

 

 

 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

3 

 

Introducción 

En este artículo se presenta un ejemplo de lo que la literatura decolonial denomina 

pensamiento propio, entendido como un saber localizado (Maldonado, 2008; Mignolo, 2005; 

Rivera, 2010; Walsh, 2012) que emerge de las particularidades de un territorio concreto. En 

este caso nos referimos a la comunidad indígena Quillacinga, ubicada en el corregimiento El 

Encano, que a su vez se encuentra en la Laguna La Cocha, en el Departamento de Nariño. 

En las Figuras 1 y 2 se ilustra la ubicación geográfica de La Cocha en el suroccidente 

colombiano. 

 

Figura 1. Suroccidente colombiano  

Fuente: Elaboración propia  

 

 

Figura 2. La Cocha - Departamento de Nariño 

Fuente: Google maps 



Gómez, E 

4 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

La Cocha es un santuario de flora y fauna donde habita la Comunidad indígena Quillacinga 

y donde vive la lideresa indígena Patricia Jojoa, quien denomina al pensamiento que se ha 

construido en su comunidad como el bien vivir; en una clara apropiación de los conceptos 

Buen vivir y Vivir bien, de las tradiciones ecuatoriana y boliviana que ella ha estudiado y 

resignificado de acuerdo con su cotidianidad y cosmovisión. En La Cocha, la Asociación 

para el Desarrollo Campesino, ADC, ha promovido la consolidación de reservas naturales de 

propietarios particulares, siendo una de ellas el “Refugio Cristalino” propiedad de Patricia 

Jojoa y su familia extensa (ver Figuras 3 y 4), quien a su vez es segunda gobernadora indígena 

y con quien se tuvo la oportunidad de conversar para conocer el pensamiento indígena 

femenino presente en la región.   

 

    

        Figura 3. Patricia Jojoa    Figura 4. Reserva Refugio Cristalino 

Fuente: Elaboración propia                                  Fuente: Elaboración propia  

 

Al recorrer esta región se reafirma que el pensamiento no está escindido del hacer, sino que 

se nutre de él. El pensamiento está presente en el contacto con la tierra, en el ritual, en la 

huerta, en la cocina, en la conversación cotidiana; se piensa mientras se hace, mientras se 

habla, mientras se camina. (Rivera, 2010). Ese pensamiento propio emerge en clara oposición 

al pensamiento hegemónico (Mejía, 2012; Mignolo, 2005; Quijano, 2014) como se ilustrará 

a continuación a partir de la narrativa de Patricia Jojoa, exponente de un pensamiento propio; 

indígena y femenino. 

 

 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

5 

 

Pensamiento propio y bien vivir 

En el texto “Buen vivir, vivir bien. Una utopía en proceso de construcción” de Ibáñez y 

Aguirre (2013) los autores también proponen importantes críticas al modelo de desarrollo a 

partir de nuevas prácticas y nuevos estilos de vida, basados en la tradición ecuatoriana del 

"Buen vivir" y en la tradición boliviana de "Vivir bien", entendido como un estilo de vida 

que se promueve en las sociedades de consumo, sistemas de pensamiento que el sociólogo 

portugués Boaventura de Sousa Santos considera "epistemologías del sur" y que la ADC ha 

asumido como principio rector en el proceso de consolidación de las reservas naturales. (De 

Sousa, 2018). 

Para Patricia Jojoa el Bien vivir es respirar aire puro, es comer lo que se siembra, es convivir 

con la naturaleza, es respetar a los mayores, es enseñarles a las nuevas generaciones el valor 

de lo propio, es reconocer los lugares sagrados y resignificarlos a pesar de los olvidos y las 

enajenaciones vividas a lo largo de los años por fuerza de distintas oleadas colonizadoras. En 

palabras de Patricia Jojoa: 

El bien vivir es buscar una forma diferente de vida. Este ha sido el trabajo que he 

venido haciendo. En este momento ya se ven más visibles los resultados, ya se vienen 

concretando un poco mejor y lo que buscamos con esto, en todas sus manifestaciones 

es cómo debemos cuidar la vida. (P. Jojoa, comunicación personal,  junio de 2019) 

Su reserva está ubicada en la vereda el Romerillo. Al llegar a su casa, luego de ser guiados 

por vecinos que nos iban orientando el camino, un grupo de niños y niñas sale a recibirnos. 

Son las hijas, sobrinas, sobrinos y vecinos de Patricia. Ella no está en casa, sus hermanas nos 

reciben y acogen. Su casa es también lugar de encuentro comunitario, albergue de distintos 

visitantes que van al lugar por diversas razones. En días pasados hubo una ceremonia de 

Yagé y la casa estuvo llena de personas que participaron del ritual. Nos acomodamos en una 

de las habitaciones dispuestas para visitantes. Mientras esperábamos a Patricia, los niños y 

niñas nos llevaron a hacer un recorrido por toda la reserva, recorrido que después 

repetiríamos con Patricia.  



Gómez, E 

6 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

Nosotros formamos parte del municipio de Pasto. El día que llegaron a la Cocha, 

mientras subieron de Pasto hacia acá se encontraron con dos cerros muy importantes, 

está el Tábano y está Balconcillo y pues lo que hacen estos dos es separar las aguas 

de los dos océanos. Aquí lo que pasa precisamente esto, las aguas del Pacífico y las 

aguas del Atlántico. Bienvenidos donde empieza la Amazonía colombiana, porque 

nosotros somos parte de la Amazonía, precisamente aquí nacen el rio Guamúez, que 

va dar las aguas al Río Putumayo y éste al Río Amazonas. El hecho de que la Cocha 

precisamente esté en esta interacción amazónica es parte de nuestra espiritualidad. La 

Cocha es un lugar sagrado, un lugar de encuentro, un lugar para renovarse de energía 

y de pensamiento. La Cocha tiene su magia. (P. Jojoa, comunicación personal, 2019) 

Así empezó el encuentro con Patricia Jojoa, explicándonos qué significa La Cocha, donde 

está situada, qué representa. Para nosotros, urbanitas desorientados, era sorprendente saber 

que esta laguna nutre al Amazonas. Nuestras parcelaciones geográficas y epistemológicas 

nos impedían ver las conexiones que solo se perciben en una cocina indígena, junto al fuego, 

tal como se dio esta primera conversación con Patricia. Luego, nos explica cómo La Cocha 

ha sido deforestada durante todo el siglo XX, según lo refiere.  

La Cocha es un lugar sagrado no solo para los indígenas Quillacingas, a cuya comunidad 

pertenece Patricia Jojoa, sino para muchas otras comunidades de municipios y departamentos 

cercanos, inclusive latinoamericanos. Pero, poco a poco, las prácticas rituales se fueron 

limitando al contacto con la laguna y no con todo su entorno, es decir con el territorio extenso, 

pues los proyectos de explotación maderera, luego de ganadería extensiva y en las últimas 

décadas de turismo, lo fue relegando como un lugar de paso para las comunidades originarias 

y permitiendo el asentamiento de diversos colonos.   

En la Cocha a partir de 1900 o 1910 empezó a darse una economía alrededor de la 

deforestación. Entonces, a pesar de que nuestras familias tenían su cultura del 

autoconsumo, de aprender a vivir en armonía con la naturaleza, cuando llegan las 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

7 

 

épocas de comercializar la madera, se empezó a comercializar el carbón vegetal. (P. 

Jojoa, comunicación personal, 2019) 

Con los niños y niñas realizamos un recorrido hasta la laguna (ver Figura 5), donde son felices 

al jugar con el agua e imaginar que es el mar. La brisa de la tarde generaba pequeñas olas, la 

Laguna se presenta inmensa, imponente, hermosa. Luego comprenderemos que es un lugar 

sagrado y ceremonial para distintos pueblos indígenas, pero de acuerdo a la lógica 

productivista, del Estado, empresas privadas y agencias de turismo, le dan un uso recreativo 

masivo que rompe con la armonía presente y que se percibe entre semana, cuando no hay 

visitantes. Al volver a casa nos reunimos junto al fuego, nos ofrecieron un plato colorido y 

diverso, donde la quinua hace deliciosa presencia. 

  

 

Figura 5. Laguna La Cocha  

Fuente: Elaboración propia  

 

Pensamiento indígena femenino 

En el texto “¿Puede hablar el subalterno?” Spivak (1998) cuestiona la hegemonía del 

pensamiento y abre camino para posicionar el pensamiento propio o pensamiento otro. La 

autora plantea que en la historia de la humanidad los subordinados, desposeídos y 

marginalizados han sido concebidos por las élites como incapaces de pensar y, en 

consecuencia, de representarse a sí mismos.  La sarcástica pregunta de Spivak, posiciona que 



Gómez, E 

8 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

el subalterno también piensa. No necesita ser representado y es así como se va consolidando 

un pensamiento propio.  

Para Piñacué (2014) el pensamiento indígena “no enuncia los saberes ni piensa su 

conocimiento sin antes instalarse en los fenómenos de la naturaleza” (p. 164). Afirma Piñacué 

que el razonamiento indígena parte de tres acciones: sentir corporal, o sensopercepciones; 

sentir desde el corazón o de la corazonada; del recuerdo o de hacer memoria de lo simbólico, 

considerando los sueños y las lecturas de la naturaleza; y finalmente, de la razón. Según 

Piñacué (2014), de este compendio surge el “conocimiento otorgado por el sentido-

pensamiento; de allí que sean sujetos pensadores desde el corazón, es decir, su pensamiento 

no es cartesiano, pero sí aplica una objetividad de la diferencia” (p. 166). Así, el pensamiento 

no está escindido del hacer, no se para para pensar, se piensa mientras se hace. Tampoco está 

escindido del sentir. Se puede sentipensar. Como ya lo dijera el sociólogo colombiano 

Orlando Fals Borda luego de sus múltiples investigaciones con comunidades rurales 

(Moncayo, 2009).  

Para Patricia Jojoa, mujer indígena Quillacinga, su pensamiento se construye en relación 

estrecha con su tierra, con su territorio, con sus prácticas, con la recuperación de la memoria 

y con la construcción de una autonomía que empieza por tener una educación propia. 

Entendida como la manera de formar a las nuevas generaciones teniendo como base su 

espiritualidad y haciendo caso omiso a posturas ajenas que les desconocen y encasillan.  

(…) los modelos educativos externos ven la zona rural así: “allá los pobres, los que 

no pueden, los que no saben”. Y por eso siempre desde afuera quieren llegar como 

los salvadores, salvar a la gente a la comunidad y ese tipo de desarrollos ha creado 

una cultura en el campo de dependencia, porque de afuera nos dicen que somos 

pobres, que somos brutos, que no podemos que no sabemos, eso ha creado una cultura 

que lastima nuestra autoestima. (P. Jojoa, comunicación personal, 2019)  

Patricia Jojoa fue tomando conciencia de las condiciones de vida de su comunidad, las 

mujeres que la antecedieron, como su madre, notaron que la deforestación del territorio para 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

9 

 

producir carbón vegetal, les empobrecía cada día más, tenían desnutrición infantil, bajos 

niveles educativos, paupérrimas condiciones económicas, sin embargo, no era por falta de 

trabajo, porque los hombres de la familia trabajaban de sol a sol. Algo estaba mal en esta 

forma de concebir el trabajo y el desarrollo, y las paradojas saltaban a la vista: ¿Cómo en un 

territorio tan rico, podría haber tal pobreza? Fue así, con ese tipo de reflexiones que las 

mujeres indígenas de esta comunidad empezaron a organizarse.   

(…) busquemos una mejor vida, pero esta búsqueda de esta nueva vida, inicialmente 

recae solamente en lo económico, entonces dicen no: “lo que hay que tener es plata, 

cambiemos de economía, lo que nos tiene jodidos es el carbonero, por ser carboneros 

es que estamos así”. Ya hay bastante limpio, ya se ha quitado tanta montaña, entonces 

empecemos a trabajar un tema de cultura y resulta que eso fracasa y fracasa porque 

depende de lo económico, entonces siempre pensamos que toda la solución está en lo 

económico, si no hay un pensamiento claro, si no sabemos para qué es que queremos 

plata, no tiene sentido. (P. Jojoa, comunicación personal, 2019) 

Las mujeres indígenas piensan sobre dónde está el verdadero problema, que se expresa en lo 

económico, pero que no se origina ahí sino en la cultura, en una cierta forma de vivir la vida 

y ahí es donde se debían dar los cambios más profundos.  

Empiezan las mujeres a hacer una propuesta diferente porque a las mujeres si les 

interesaba que se cambie de trabajo. En muchos casos se dice que la mujer no hace 

nada, yo les digo: pero quitemos a la mujer de la casa y verá lo que pasa. No está la 

mamá en la casa y se vuelve un caos, la mujer misma es la esencia, les digo, desde la 

pequeñez, desde la sencillez. Las mujeres empiezan a hacer una propuesta interesante 

al interior de la organización: “tenemos que cambiar nuestra manera de pensar 

tenemos que empezar a actuar”. Las mujeres dicen: “no nos interesa que el hogar 

quede abandonado”, porque la mujer es la que atiende a los hijos, la que atiende al 



Gómez, E 

10 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

marido, la que toca estar pendiente del alimento, hay que estar pendiente de 

muchísimas cosas. (P. Jojoa, comunicación personal, 2019) 

La conversación sostenida con Patricia cuestiona principios feministas de emancipación, 

trayendo desde su realidad una verdad que es necesario reafirmar: las mujeres son (somos) 

diversas, por tanto, no existe una fórmula de organización femenina. Lo que las mujeres 

Quillacingas proponen, según el relato de Patricia, se relaciona con su realidad campesina, 

indígena y rural. El pensamiento indígena femenino que emerge y se consolida, está 

imbricado con la espiritualidad y con una realidad femenina referida al cuidado (ver Figura 

6) 

Entonces, ahí es donde las mujeres empiezan a hacer esa propuesta de mejorar la 

autoestima y dicen: empecemos a querernos, empecemos a valorarnos, el hecho de 

vivir aquí en el campo y en las situaciones que se tiene no nos hace nada diferentes al 

resto de mujeres. Entonces, nace esa propuesta de iniciar a mejorar todo el tema de 

autoestima y entonces esa autoestima no empieza con el dinero, sino con decir: bueno 

hay que empezar a cuidar nuestra salud, hay que empezar a cuidar nuestra casa, hay 

que sembrar unas flores, hay que barrer, hay que sacar los cuyes de la cocina, porque 

como todo el trabajo estaba en la montaña, entonces en la casa, que era solamente una 

piecita para llegar, ahí estaba la cocina, ahí estaban los cuyes, ahí estaba la bodega, 

ahí estaba la cama. Entonces, las mujeres hacen la propuesta de empezar a organizar. 

(P. Jojoa, comunicación personal, 2019)  

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

11 

 

 

Figura 6. Criadero de cuyes 

Fuente: Elaboración propia 

 

El cuy es una especie menor que se cría en toda la región de Nariño. Es común encontrar en 

las casas campesinas nariñenses un espacio destinado para tener los cuyes. Patricia describe 

que en sus pequeñas casas campesinas los cuyes compartían el mismo espacio, lo cual 

generaba un ambiente de suciedad permanente en la casa, que era poco importante para los 

hombres, porque ellos pasaban la mayor parte del tiempo en la montaña, extrayendo la 

madera que se convertiría en carbón vegetal. Son las mujeres quienes pasan más tiempo en 

la casa al cuidado de los hijos, también son mujeres, no sólo madres. A eso se refiere cuando 

dice que vivir en el campo no las hace diferentes al resto de las mujeres y deciden cuidar de 

ellas mismas. Buscar la belleza. Ese cuidado y esa belleza, dista de las mujeres urbanas y de 

una perspectiva individualista. Cuidar de ellas es también cuidar de la casa, el espacio donde 

pasan más tiempo con sus hijos e hijas. Traer belleza no solo para ellas sino para su entorno, 

al poner las flores. Da cuenta de su constitución como mujeres en colectivo, en familia.  

Saquemos los cuyes afuera. Los cuyes que eran aprovechados solo para autoconsumo 

empezaron a tener otro destino, resulta que los cuyes ya hacían parte de la economía. 

Esto generó un dinerito. Las mujeres empiezan a manejar algunos pequeños créditos 

y empiezan a conseguir la vaquita de leche, a liderar la siembra de la mora. Las 



Gómez, E 

12 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

mujeres estaban aportando económicamente al hogar. La mujer siempre le ha 

aportado, pero no se ha reconocido. Las mujeres involucran a los hijos y al esposo: 

“ayuden a limpiar el potrero, ayuden a poner el cerco, ayuden a hacer la cuyera, 

ayuden a sembrar los pastos” y las mujeres empiezan a remunerar su trabajo. Y 

entonces los hombres dicen: “bueno, si las mujeres pueden, ¿por qué nosotros no?”. 

Esto genera un trabajo de familia y hace de que la organización se fortalezca, se 

empieza a generar algunos canales de comercialización, dónde vender la leche, dónde 

vender la mora, dónde entregar los cuyes y empieza un proceso de capacitación y 

formación de líderes, se empiece a hacer toda una formación en contabilidad, en 

secretariado, en gerencia y llega un momento en que esto se crece. (P. Jojoa, 

comunicación personal, 2019) 

El cambio de actividad económica para las familias Quillacingas surgió por iniciativa de las 

mujeres, quienes comprendieron que las necesidades económicas no se resuelven solo en el 

ámbito de lo económico, sino en el ámbito cultural. Era necesario un cambio de mentalidad, 

de pensamiento, que obedeciera a realidades propias, a su entorno, a su cotidianidad como 

mujeres indígenas que viven y conviven en un territorio ancestral. Con su actuar dan cuenta 

que la cultura se transforma en la cotidianidad cuando las situaciones vividas demandan 

nuevas formas de afrontarlas. Es un proceso auténtico, que acude a la propia realidad. El 

proceso fue tenso porque al mismo tiempo que las mujeres decidieron reorganizar su 

economía y cultura familiar, llegaron propuestas estatales sobre cultivos agrícolas para la 

región. De nuevo una actividad extensiva que desconoce las particularidades de las familias, 

fue así como se empezó a promover el cultivo de la cebolla y la papa porque el clima es 

propicio para ello.  

Cuando llegan, esta casa se llena de cebolla, cebolla y papa por todos lados. Llegan 

los profesionales, los agrónomos, los ingenieros y empiezan a llegar todas las 

instituciones, entonces ya llega el SENA, llega el MICA, la Caja Agraria, entonces 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

13 

 

esto se convierte en una zona productora de papa y cebolla con todo el paquete 

tecnológico y económico. De una u otra manera lo económico ayuda, no decimos que 

no, ayuda a mejorar las viviendas, a instalar las unidades sanitarias, que los hijos 

puedan acceder a un mejor nivel educativo, por lo menos a querer terminar la escuela 

primaria, acceder a la secundaria, entonces como que empieza a haber estos cambios, 

pero algo que no pierde de horizonte la organización son los procesos de formación. 

(P. Jojoa, comunicación personal, 2019) 

Patricia y su familia comprenden cómo funcionan las políticas públicas, y saben que no tiene 

mucho sentido oponerse a lo que llegue del gobierno, han sabido aprovechar las ayudas para 

mejorar sus condiciones de vida, pero hacen grandes esfuerzos por mantener un estilo de vida 

propio. Fortaleciendo sus relaciones vecinales, familiares y ambientales, un nuevo 

componente que, paradójicamente, no habían contemplado en la forma como ahora lo hacen, 

también desde un pensamiento propio. Porque las medidas ambientales estatales son basadas 

en la prohibición, desconociendo particularidades de las regiones, según describe Patricia.  

El tema ambiental es bien engorroso, hasta hoy en día cuando nos hablan de temas 

ambientales nos pone de mal genio, ya estamos diciendo ¿Y ahora qué me van a 

prohibir? ¿Y ahora cuál es la multa? siempre lo vemos desde ahí. Entonces, ahí creo 

que nace algo bonito, aquí en La Cocha se empieza a hacer un trabajo de limpieza que 

llamamos las mingas de pensamiento y en esa búsqueda de cómo incluir los temas 

ambientales, las familias dicen: “el solo hecho de haber dejado de ser carboneros, de 

ya no estar trabajando la montaña, ya estamos conservando”. (P. Jojoa, comunicación 

personal, 2019) 

Patricia Jojoa y su familia extensa, conformada por padre, madre, hermanas, hermano, dos 

hijas y sobrinas, destinaron su terreno a su Reserva Natural “Refugio Cristalino”. Su lógica 

de conservación propende por la interacción respetuosa con la naturaleza, no se trata de no 



Gómez, E 

14 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

tocarla, sino de aprovecharla con mesura, pues la familia se alimenta de ahí. Esta interacción 

busca un equilibrio. No emite juicios morales sobre el cuidado de la naturaleza, aunque por 

supuesto se han formado para ello. Toda la familia, liderados por Patricia, han recibido 

capacitación sobre manejo de granjas integrales y articulan esa formación con sus tradiciones 

ancestrales. Han rescatado viejas prácticas, han apelado a la memoria y han recurrido a los 

saberes de las madres y abuelas. 

Así nace una propuesta bonita: “El diálogo del saber”; se trata de poner sobre la 

balanza lo académico y lo tradicional. Lo académico es valioso, es importante y la 

ciencia ha aportado, pero no es ni la única razón ni la única verdad. Había que 

empezar a tener en cuenta el conocimiento ancestral, había que poner al servicio el 

conocimiento de la experiencia, el conocimiento de la gente que vive y había tener en 

cuenta los conocimientos, no un conocimiento; empezamos a caminar y a hacer un 

reconocimiento del entorno. A veces es molesto, no es que esté en contra de la 

academia, pero yo le digo a veces creen que, por tener el título, por ser profesionales 

creen tener la razón y por manejar las tecnologías e internet y manejar el computador 

ya se las saben todas; yo les digo: “bueno, yo les paso las palas, a ver, vayan a cuidar 

la tierra. Cuidar las papas no es fácil, cuidar el agua no es fácil, todo lo que nosotros 

hacemos. (P. Jojoa, comunicación personal, 2019)  

El diálogo de saberes es un reconocimiento de que el saber no solo es científico, también es 

ancestral, vivencial, experiencial y existe en las comunidades una reflexión propia sobre sus 

prácticas, sus procesos y en general, sus vidas. En este proceso de diálogo de saberes se 

reconoce la voz de las comunidades, sus formas de vivir nutrida por significados, 

desigualdades, opresiones, contradicciones y confrontaciones. Como investigadora, tomo 

distancia del aprendizaje tradicional y hegemónico para comprender los saberes que la 

comunidad Quillacinga, a través de lo que una de sus lideresas me comparte. Aquí se pone 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

15 

 

en juego que saber escuchar, saber desaprender y aprender de lo escuchado es fundamental 

para aproximarme a un pensamiento indígena femenino. 

En las conversaciones con Patricia Jojoa ella expresa cómo entiende el Bien vivir, pero 

además de enunciarlo, se puede apreciar en su convivencia con su familia y con su entorno. 

También nos cuenta que ha tenido formación para ello, a través de las capacitaciones que 

brinda la ADC, pero además de forma autodidacta, porque se ha ocupado de su formación 

personal y la de sus hijas, usando tecnologías de información y comunicación. El Bien vivir 

es su propuesta de vida y se expresa así:  

El que no conoce, no ama y el que no ama, no conserva. Entonces lo primero que hay 

que hacer es conocer, conocer para amar y amar para conservar. Partimos de ese 

principio para entender que no solamente era importante cuidar el ecosistema, si no 

lo que teníamos que hacer era empezar a cuidar la vida; cuidar la vida en todas sus 

formas, en todas sus manifestaciones y así como cuidamos el nacimiento del agua en 

la parte alta, así como cuidamos el arbolito, había que empezar a cuidar las vidas y 

una de las vidas que teníamos que empezar a cuidar era la nuestra. Los seres humanos 

sin la naturaleza -la verdad- no somos nada y a veces hemos llegado al estado en que 

pensamos que somos mucho más importantes que cualquier otro ser.  

Hemos llegado al punto que no nos sentimos parte, pero si hacemos partecita de la 

naturaleza tenemos que empezar a hacer viajes por la naturaleza y eso nos lleva a 

darnos cuenta de que nada serviría tener grandes monocultivos porque lo único que 

estábamos haciendo era envenenando el suelo, envenenando el agua, estábamos 

comiendo muy mal y no era por ahí. Una de las primeras respuestas fue empezar a 

comer bien, por qué no nos devolvemos un poco y resulta que -yo a veces por eso 

molesto- el agrónomo sabe crear monocultivos y echar venenos, no ha pasado de allí, 

pero la abuela sí sabe cómo cuidar las semillas, cómo sembrarlas. El agrónomo lo que 



Gómez, E 

16 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

sabe es hacer criar una planta en un sitio, mientras que la abuela sabe que hay que 

hacer criar en el mismo lugar muchas plantas; es lo que nosotros llamamos la ‘chagra’ 

donde se plantan gran variedad de verduras que llamaos “el revuelto”, todo lo que 

lleva una sopa. Yo le digo a los grandes empresarios siembren el día que quieren, la 

abuela sabe qué día a día hay que sembrar papas, arracachas, habas y empezamos a 

darnos cuenta que era muy importante darle más valor al conocimiento ancestral. (P. 

Jojoa, comunicación personal, 2019)  

El monocultivo de cebolla duró cerca de 10 años, entre finales de los años ochenta y mitad 

de la década de los años noventa. Este periodo genera que la comunidad se identifique 

culturalmente como zona productora de cebolla. Como también que sus ingresos dependieran 

solo de la comercialización de un producto. Y cuando el mercado no les era favorable, se 

genera una gran dependencia. Pero la bonanza económica también genera dependencia, desde 

su perspectiva, porque les lleva a comparar todo lo que no producen a comprar productos 

empacados que no hacen parte de su diete alimenticia y les genera enfermedades que no 

tenían. Es así como la comunidad hace conciencia de la importancia de promover soberanía 

alimentaria. Base fundamental del Bien vivir.  

Hoy en día esto se ha transformado, pues poco a poco las familias cambiaron cebolla 

por árboles, por flores, por aromáticas, por plantas medicinales, por comida y a esto 

le hemos llamado “el bien vivir”. A diferencia de occidente tenemos verdadera 

calidad de vida. Si hablamos con un economista nos dice la calidad de vida la 

medimos solamente con lo material; cuántos carros, cuántas tarjetas de crédito, cuánto 

me visto a la moda, cuánto compro y todo lo medimos desde allá y por eso quizá 

siempre nos dicen los pobres, porque nos miden así. Pero, para nosotros es bien vivir. 

No tenemos plata, no tenemos lujo, pero tenemos toda la disponibilidad de agua, 

tenemos toda la disponibilidad de aire puro, tenemos la disponibilidad de alimentos 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

17 

 

sanos, la familia, la posibilidad de no perder nuestra cultura, de no perder nuestras 

costumbres. (P. Jojoa, comunicación personal, 2019) 

Un aspecto diferencial en el discurso de Patricia Jojoa sobre el bien vivir es su propuesta 

sobre “Educación propia”, su hija de 9 años no sabe leer al ritmo que lee una niña de tercero 

de primaria en cualquier escuela pública o privada. Sabe la inicial de su nombre. Pero a 

Patricia esto no le preocupa, sabe que estos aspectos los va aprender después, como los 

aprendió su hermana mayor que ya es adolescente y va a la escuela, quien además no ha 

tenido ningún problema en incorporarse al ritmo escolar. Pero con la menor, Patricia 

considera que es el momento de aprender a querer la tierra, la huerta, la chagra, saber de 

plantas. No sabe el abecedario pero ya sabe del poder medicinal de las plantas, sabe cómo se 

produce el compostaje, sabe cuidar de los animales y de la huerta. Sabe que debe alimentarse 

de forma saludable con lo que produce su tierra. Sabe que la importancia de devolverle la 

vocación de reserva natural, a su tierra maltratada por generaciones anteriores. Se sabe 

indígena y sabe la importancia de su madre en la estructura social de su comunidad. Sabe del 

respeto con la naturaleza, los animales, los niños, las niñas, los mayores.  

El ambiente que Patricia y sus hermanas ha generado en su comunidad es tan amoroso con 

los niños y niñas de la vereda, que muchos han optado por acercarse a esta propuesta de 

educación propia, donde los pequeños aprenden todo lo anterior en medio del juego, la 

libertad y la confianza. También aprenden a tocar instrumentos, no con partitura sino con 

oído y escuchando a los mayores, les permiten que jueguen y toquen tambores, quenas y 

zampoñas. Saben que llegará un momento de ir a la escuela. Pero, por ahora, mientras que 

están pequeños, están bajo la égida familiar no de un padre y una madre solamente, sino de 

un grupo de tías, tíos, abuelas y abuelos que se encargan de la contribuir en la crianza de 

manera colectiva. 

 

Consideraciones finales 

Patricia Jojoa considera que el principal motivo para visitar La Cocha es la renovación, así 

pues, ella nos invita a renovarnos de energías y de pensamiento. Proceso que su propia 

comunidad ha realizado a través de rituales en esta laguna sagrada. En su disertación nos 

explica lo que implica vivir en La Cocha y lo que implica ser indígena, haciendo énfasis en 



Gómez, E 

18 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

el contacto y respeto profundo por la naturaleza, sentirse parte integral de ella. Dice que desde 

afuera se ve a los indígenas como pobres o brutos porque no tienen los usos y costumbres de 

las personas que viven en las ciudades, desconociendo procesos culturales y educativos 

propios. 

También expresa que el contacto con la naturaleza les ha permitido reconocer y practicar otra 

forma de vida, que implica unas maneras de pensar diferente y a este proceso que inició desde 

los años noventa le llaman el despertar Quillacinga, que está relacionado con la cultura de 

la vida que ella llama: el bien vivir. En un primer momento, el despertar Quillacinga se centró 

en la transformación económica. Esto en razón de que La Laguna había sufrido deforestación 

por efecto de la extracción de carbón vegetal a principios del siglo XX y luego por la 

ganadería que, aunque en La Cocha no alcanza a ser extensiva, logró ser muy dañina para su 

frágil ecosistema. Al respecto, líderes y lideresas como Patricia Jojoa consideraron que la 

transformación no podía ser sólo económica sino también cultural y espiritual. Esto da cuenta 

de que el pensamiento propio en las comunidades indígenas está ligado a su espiritualidad y 

su espiritualidad está ligada a la naturaleza (Piñacué, 2014). 

Pensamiento, espiritualidad y contacto con la naturaleza están articulados, hacen parte del 

mismo ámbito, de la misma atmósfera; cuando la población indígena Quillacinga está en 

medio de un ritual, cuidando del fuego, en silencio, en meditación, en conexión con la 

naturaleza o tomando remedio, como le llaman al Yagé y a otras plantas medicinales, está 

construyendo y desarrollando pensamiento propio, tal como lo expresan otras cosmovisiones 

indígenas. 

La relación profunda con el territorio que tienen los Quillacingas y que genera un 

pensamiento propio, sólo es posible comprender en la experimentación personal, diaria, 

cotidiana, estando allá, habitando el territorio, compartiendo con los mayores y mayoras, 

cuidando de los cultivos, de la tierra, de la casa y del fuego; cuidando de los más pequeños y 

de los más ancianos. Reconociendo en La Cocha, la laguna sagrada, a la mamá, a la madre 

que provee alimentos y cuidados; esta reflexión, que desde una perspectiva externa, 

occidental y académica, puede parecer mística, es un complejo sistema de pensamiento que 

forma, de manera integral, la vida de las comunidades Quillacingas allí asentadas y que los 

adultos están transmitiendo a las nuevas generaciones tal como amablemente nos compartió 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

19 

 

Patricia Jojoa, gran exponente del pensamiento indígena femenino del sur de Colombia (ver 

Figura 7). 

 

 

Figura 7. Equipo de investigación con Patricia Jojoa en su reserva Refugio Cristalino 

 

Referencias Bibliográficas 

De Sousa Santos, B. (2018). Introducción a las Epistemologías del Sur. En M. Meneses y K. 

Bidaseca (Coords.), Epistemologías del Sur (pp. 25-62). Centro de Estudios Sociales, 

CLACSO. https://tinyurl.com/4n9b8xnj  

 

Ibáñez, A., y Aguirre, N. (2013). Buen vivir, vivir bien. Una utopía en proceso de 

construcción. Ediciones Desde abajo. 

 

Maldonado, N. (2008). La descolonización y el giro des-colonial. Tabula Rasa, (9), 61-72. 

https://tinyurl.com/2tx5vva6  

 

https://tinyurl.com/4n9b8xnj
https://tinyurl.com/2tx5vva6


Gómez, E 

20 

Entorno Geográfico | N° 28 | Julio – Diciembre 2024 | pp. 1-21 | e24313899 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13899 

 

Mejía, M. (2012). Las búsquedas del pensamiento propio desde el buen vivir y la educación 

popular. Urgencias de la educación latinoamericana a propósito de las relaciones entre 

saber y conocimiento. Educación y Ciudad, (23), 9–26. 

https://doi.org/10.36737/01230425.n23.72  

 

Mignolo, W. (2005). La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial. 

Gedisa editorial. 

 

Moncayo, (2009). Orlando Fals Borda, Una sociología sentipensante para América Latina. 

Siglo del Hombre Editores, CLACSO.  

 

Piñacué, J. (2014). Pensamiento indígena, tensiones y academia. Revista Tabula Rasa, (20), 

161-192. https://doi.org/10.25058/20112742.175  

 

Quijano, A. (2014). Cuestiones y horizontes. De la dependencia histórica-estructural a la 

colonialidad/descolonialidad del poder. Clacso. 

 

Rivera, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y discursos 

descolonizadores. Tinta Limón 

 

Spivak, G. (1998). ¿Puede hablar el subalterno? Revista colombiana de antropología, 39, 

297-364. https://doi.org/10.22380/2539472X.1244  

 

Walsh, C. (2012). “Other” Knowledges, “Other” Critiques: Reflections on the Politics and 

Practices of Philosophy and Decoloniality in the “Other” America. 

TRANSMODERNITY, 1(3), 11-27. https://doi.org/10.5070/T413012880  

 

Agradecimientos 

Quiero expresar mi profundo agradecimiento a Patricia Jojoa, quien abrió las puertas de su 

casa y nos permitió estar en su cotidianidad, en su cocina, en su huerta y en su territorio. 

Junto a ella, agradezco a sus hermanas, hermano, madre y padre, sus hijas y los demás niños 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i28.13
https://doi.org/10.36737/01230425.n23.72
https://doi.org/10.25058/20112742.175
https://doi.org/10.22380/2539472X.1244
https://doi.org/10.5070/T413012880


El bien vivir: pensamiento indígena femenino en el sur de Colombia 

21 

 

y niñas de la región que jugaron con mis hijas, mostrándoles con la alegría infantil que les 

caracteriza, como es el bien vivir en el campo.  

Agradezco también a mis colegas de la Universidad Autónoma de Occidente Claudia Roldán 

y William Vega, con quienes realizamos este viaje maravilloso para conocer La Cocha. A mi 

sobrina María Camila quien me acompañó en esta travesía para cuidar de mis hijas, Violeta 

y María Antonia, a quienes también agradezco.  

Agradezco a Carmen Villota, coordinadora de proyectos de la Asociación para el Desarrollo 

Campesino, quien nos puso en contacto con Patricia Jojoa y nos explicó en qué consiste la 

red de Reservas Naturales de la sociedad civil. Agradezco a la madre tierra, madre naturaleza, 

madre Cocha, protectora y dadora de vida por habernos permitido adentrarnos en sus 

encantos.   

 

 


