
Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | ISSN (en línea): 2382-3518 | e20712280 | Universidad del Valle 

  Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0. 
 

DOI: 10.25100/eg.v0i24.12280 

Espacios y Territorios 

 

Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el 

programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad 

del Valle, Cali, Colombia 
 

Silenced voices: invisibilization of Africa and the diaspora in the 

social sciences degree program of Universidad del Valle, Cali, 

Colombia 
 

Vozes silenciadas: invisibilização da África e da diáspora no curso 

de licenciatura em Ciências Sociais da Universidade del Valle, 

Cali, Colômbia 
 

Yan Carlos Romero Mancilla1 

Lic. en Ciencias Sociales. Universidad del Valle, Cali, Colombia. yan.romero@correounivalle.edu.co | 0000-

0003-2424-781X 

 

Para citar este artículo: Romero, Y. (2022). Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el 

programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del Valle, Cali, Colombia. Entorno 

Geográfico, (24), e20712280. https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

Resumen 

Colombia es uno de los países de América Latina donde la población negra es numerosa, a 

pesar de esto los estudios sobre el África y la diáspora son débiles y limitados. La Universidad 

del Valle (Univalle), que se encuentra ubicada en Santiago de Cali, la segunda ciudad con 

mayor población afrodescendiente de Latinoamérica, es un vivo ejemplo de ello. Dentro de 

este orden de ideas, pretendo develar la presencia y relevancia asignada a los temas y 

escritores negro-africanos en la formación de Licenciados en Ciencias Sociales de la 

Univalle. Para ello, parto de un enfoque cualitativo, en el cual contemplo las entrevistas a 

estudiantes y egresados y la revisión de los planes de curso. A modo de conclusión, planteo 

que en la Licenciatura en Ciencias Sociales hay una invisibilización del negro-africano. Es 

decir que, se da poca relevancia a los textos y temas sobre el África y lo negro, y cuando 

 
1 Este articulo está basado en mi tesis de pregrado para optar al título de Licenciado en Educación Básica con 

Énfasis en Ciencias Sociales en la Universidad del Valle (Colombia), la cual se titula UNIVERSIDAD, 

LECTURA Y DECOLONIALIDAD: UNA MIRADA A LAS PRÁCTICAS DE LECTURA DE ESTUDIANTES DE 

LICENCIATURA EN EDUCACIÓN BÁSICA CON ÉNFASIS EN CIENCIAS SOCIALES DE LA 

UNIVERSIDAD DEL VALLE 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:yan.romero@correounivalle.edu.co
https://orcid.org/0000-0003-2424-781X
https://orcid.org/0000-0003-2424-781X
https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Romero, Y 

2 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

estos son representados aparecen sin capacidad de agencia, únicamente como víctimas del 

colonialismo europeo.  

Palabras clave: África, negros, ciencias sociales, epistemicidio, universidad y 

pluriversalidad 

 

Abstrac 

Colombia is one of the regions in Latin America where the black population is large, 

nevertheless studies on Africa and the diaspora are limited. The University del Valle 

(Univalle), located in Santiago de Cali, the second city with the largest Afro-descendant 

population in Latin America, is a vivid example of this. Within this framework of ideas, I 

intend to reveal the presence and relevance assigned to black African themes and writers in 

in the training of Graduates in Social Sciences of the at Univalle. To do so, I start with a 

qualitative approach, in which I do interviews with students and graduates and do reviews of 

course plans. By the way of concludung, I propose that in the Bachelor's Degree in Social 

Sciences there is a invisibilization of the black Africans. That is to say, there is little presence 

of texts and topics on Africa and blacks, and when they are made visible, they appear without 

capacity for agency, only as victims of European colonialism. 

Keywords: Africa, blacks, social sciences, epistemicide, university and pluriversality 

 

Resumo 

A Colômbia é um dos países da América Latina com maior população negra. Apesar disso, 

os estudos sobre a África e a diáspora são frágeis e limitados. A Universidade del Valle 

(Univalle), localizada em Santiago de Cali — a segunda cidade com maior população 

afrodescendente da América Latina — é um exemplo claro dessa realidade. Nesse sentido, 

proponho revelar a presença e a relevância atribuídas aos temas e autores negro-africanos na 

formação dos licenciados em Ciências Sociais da Univalle. Para isso, adoto uma abordagem 

qualitativa, que inclui entrevistas com estudantes e egressos, além da análise dos planos de 

curso. Como conclusão, sustento que há uma invisibilização do negro-africano na 

Licenciatura em Ciências Sociais. Ou seja, há pouca ênfase nos textos e temas relacionados 

à África e à negritude e, quando esses aparecem, são representados sem capacidade de 

agência, apenas como vítimas do colonialismo europeu. 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

3 

 

Palavras-chave: África, negros, ciências sociais, epistemicídio, universidade e 

pluriversalidade 

 

Recibido: 23 de julio de 2021                                       Aceptado: 12 de octubre de 2021 

Publicado: 1 de julio de 2022 

 

1. Introducción 

África no solo es la cuna de la humanidad, sino que produjo los primeros sistemas científicos, 

tecnológicos, filosóficos y religiosos del mundo. En el suelo africano florecieron prósperos 

reinos como Malí, Songhai, Ghana, Kitara, El Gran Zimbabwe, Aksumita, Núbio, Kemet 

(antiguo Egipto). Este último dio al mundo la geometría, las matemáticas, la astronomía, la 

filosofía, la medicina. Los intelectuales, literatos y filósofos griegos aprendieron de los 

sacerdotes kemeticos, sin embargo, muchos de ellos se proclamaron descubridores de las 

doctrinas que habían aprendido, o adquirido, de los sacerdotes. Por poner un ejemplo, George 

James (2001) acusa Aristóteles de acompañar a su alumno, Alejandro Magno, en la invasión 

de Kemet y el saqueo de la Biblioteca de Alejandría, de este modo Aristóteles pudo obtener 

innumerables obras que después reivindico como suyas. Más adelante, las experiencias y 

reflexiones de Aristóteles fueron usadas por filósofos e intelectuales de Europa, para 

inferiorizar a los pueblos africanos. 

Las naciones árabes y europeas tras una larga historia de invasión, y contacto con el África 

construyeron imágenes negativas sobre este continente y su gente. Y dada la agresividad y 

tecnología de guerra que los europeos desarrollaron, consiguieron deshumanizar y reducir a 

mujeres y hombres africanos a la categoría de “animales”. Edificaron todo un sistema que 

convertía a mujeres y hombres libres en cosas que podían ser vendidas, compradas o 

simplemente desechadas. En ese sentido, el racismo moderno surge tras la expansión de 

Europa, “trabaja a través de la desposesión, lo que incluye la subordinación, la 

estigmatización, la explotación, la exclusión, varias formas de violencia física y, en algunas 

ocasiones, el genocidio” (Mullings, 2013, p.360).  

 



Romero, Y 

4 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

Los europeos forjaron su identidad moderna en contraposición a los africanos; construyen la 

imagen del europeo como civilizado y el africano como su espejo negativo, es decir, 

primitivo, incivilizado, ahistórico (Mazama, s.f.). Los Estados modernos también se 

consolidaron sobre los andamiajes del racismo. En República Dominicana se incorporaron 

constructos raciales para promover un credo nacional de “anti-haitianismo” (Mullings, 2013). 

En el mundo académico serán los historiadores e ilustrados europeos los encargados de 

rellenar la historicidad del mundo con contenidos euro-centrados; con ello determinaron 

cuáles eran los tópicos que debían estudiarse en universidades y aulas escolares (Mena, 

2016). Así, aparece la historia de Europa como universal, junto a su bagaje teórico. En 

Colombia las ciencias sociales también reproducen el eurocentrismo, puesto que los 

referentes epistémicos y teóricos en filosofía, antropología, historia, sociología, entre otras 

disciplinas, corresponden a la tradición intelectual de Occidente (Diaz, 2006). 

En cambio, frente a la historia de los africanos y sus descendientes, hay un silencio en el 

campo de las ciencias sociales y humanas.  La historiografía hegemónica desconoce al sujeto 

negro como un sujeto que tiene, hace y construye historia.  Por lo cual se ignora las luchas y 

contribuciones sociales, políticas, culturales, científicas de los descendientes de africanos a 

la nación. Esta invisibilidad es mayor cuando se trata de las mujeres negras, 

afrodescendientes, raizales y palenqueras. “Ellas fueron borradas y eliminadas de las páginas 

de la historia de Colombia, contribuyendo de esta manera a su trivialización y despolitización 

como sujetas históricas” (Hernández, 2018, p.39). 

La Universidad del Valle, que es una de las 32 universidades públicas de Colombia, se 

encuentra ubica en el departamento del Valle del Cauca, al sur de la ciudad de Cali y es 

considerada la institución de educación superior más importante del suroccidente 

colombiano. En dicha institución, pese a estar situada en la segunda ciudad con mayor 

población afrodescendiente de Latinoamérica (Alcaldía de Santiago de Cali, 2013), lo negro-

africano tampoco ocupa un lugar central (Arboleda, 2016). Para el caso de la Licenciatura en 

Ciencias Sociales se pretende, a partir de entrevistas a estudiantes y egresados junto con la 

revisión de los programas de curso, develar la presencia y relevancia asignada a los temas y 

escritores negro-africanos en la formación de profesionales en ciencias sociales. 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

5 

 

En un primero momento, se examinan las narrativas construidas por el mundo occidental 

sobre los africanos y sus descendientes. En este sentido, se aborda cómo la sociedad blanca 

europea, junto a sus descendientes en América y Colombia, deshumanizaron a mujeres y 

hombres negros y los excluyeron del proyecto de nación. En segundo lugar, se esbozan 

algunas contribuciones e historias de lucha de los africanos y su diáspora en América y 

Colombia. Y, por último, se explora la presencia de lecturas y autores negro-africanos en los 

cursos obligatorios de la Licenciatura en Ciencias Sociales, y al mismo tiempo se pone de 

manifiesto el epistemicidio perpetuado por la academia blanca y eurocéntrica a los 

conocimientos de los sujetos racializados.  

 

2. Metodología 

Esta investigación parte de un enfoque cualitativo; se entrevistó a 10 estudiantes de último 

semestre y egresados de Licenciatura en Ciencias Sociales, puesto que, al haber concluido la 

carrera o estar en su recta final, dichos actores pueden ofrecer un panorama más completo 

sobre la formación académica y pedagógica del profesional en ciencias sociales. La selección 

de la muestra fue no probabilística, es decir, el procedimiento de selección no era mecánico 

ni se basaba en fórmulas de probabilidad, sino que dependía del proceso de toma de decisión 

del investigador. También se llevó a cabo un análisis documental; se revisaron 32 programas 

de cursos, los cuales correspondían a asignaturas de estudio obligatorio. Estos cursos se 

enmarcan dentro de ejes: 1) Espacio, Ambiente y Territorio; 2) Historia, Estado y Sociedad; 

3) Pedagogía, Conocimiento y Ciencias Sociales; 4) Sociedad y Cultura. En el primer eje 

están las asignaturas de Geografía; segundo Historia, tercero Pedagogía, ya el último se 

compone de asignaturas tales como: filosofía política, antropología, sociología, economía, 

introducción a las ciencias sociales. En los programas de curso se analizó la bibliografía 

empleada con el ánimo de observar la presencia de textos y autores africanos y negros usados 

en la formación de los licenciados. 

 

3. Entre el racismo y la invisibilización: invención del sujeto negro en Colombia 

Los procesos de colonización que los europeos realizaron en el continente americano entre 

el siglo XVI y XIX, permitieron el posicionamiento de creencias basadas en la diferencia 



Romero, Y 

6 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

racial de la humanidad. Se creó una escala de superioridad e inferioridad racial donde los 

colonos blancos/europeos se autodenominaron “superiores” en condiciones racionales y 

culturales (Mena y García 2009). 

En cambio, indios y negros pasaron a ocupar el último escalón de la pirámide social. Para 

justificar el secuestro y esclavización de millones de africanos y africanas, los europeos 

construyeron distintos postulados religiosos y pseudocientíficos; los definieron, junto a los 

indios, como salvajes, barbaros e incivilizados. Los debates protagonizados por el religioso 

español, Bartolomé de las Casas, estarán encaminados en reivindicar derechos para los 

indígenas en detrimento de la vida de los africanos, de ahí la frase: “¡como si los indios fuesen 

africanos!” (Valencia, 2019). La idea de cambiar indios por negros se fundamenta en un 

hecho denunciado por Las Casas: la encomienda india aniquilaba a estos en las minas, y de 

acuerdo con sus estudios, la exportación de africanos era la solución (Valencia, 2019). Las 

Casas, apelando a factores geográficos y climáticos, dirá que los hombres y mujeres del 

África, 

 

Por razón de la región en que viven y aspectos del cielo que les es desfavorable y 

destemplada, por lo cual los hombres que en ellas nacen y viven salen bajos de 

entendimiento y con inclinaciones perversas para los susodichos males, o por las 

malas y envejecidas y depravadas costumbres en algunas tierras […] y porque son 

natural o accidentalmente siervos, por su extrañeza y bajo o mal uso de razón, por el 

cual distan mucho de los otros hombres y tienen necesidad de quien los rija y gobierne 

y reduzca a vivir como hombres (Alianza citado por Valencia, 2019, p. 64). 

 

No solo se consideraba que mujeres y hombres negros eran siervos por naturaleza, sino que 

arrancarlos de África para trasplantarlos en suelo americano en condición de esclavos les 

salvaba de la tiranía de los reyes africanos. Igualmente, los africanos eran vistos como “cosas 

sin alma” sin ninguna inclinación hacia lo bueno. Al respecto, el iluminista, Charles 

Secondat, barón de Montesquieu, dirá que: 

 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

7 

 

No puede cabernos en la cabeza que, siendo Dios un ser infinitamente sabio, haya 

dado un alma, y, sobre todo un alma buena, a un cuerpo totalmente negro. Es 

imposible suponer que estas gentes sean hombres (Montesquieu citado por Mina, 

2003, p.40).  

 

En línea con lo anterior, el filósofo alemán, Georg Hegel, dirá que no hay ninguna cualidad 

en el negro-africano que permita compararlo con el europeo, pues el negro desde su 

perspectiva no es humano. Es un ser bruto, primitivo, el cual no está preparado para la 

libertad. De ahí que su esclavización quede justificada como manera de educarlo, como una 

forma de que adquiera la madurez adecuada para la libertad (Valencia, 2019, p.81). 

Apropósito de ello esbozó: 

 

El negro representa al hombre natural en toda su violencia y barbarie. Para 

comprenderlo debemos olvidar todas las representaciones europeas. Debemos olvidar 

a Dios y la ley moral. Para comprenderlo, exactamente, debemos hacer abstracción 

de todo respeto y moralidad, y de todo sentimiento. Todo esto está de más en el 

hombre inmediato, en cuyo carácter nada se encuentra que suene a humano (Hegel 

citado por Mina, 2003, p.40). 

 

Por su parte Kant, quien produce el pensamiento raciológico más profundo del siglo XVIII, 

manifiesta que: 

 

Entre los cientos de millares de negros transportados a tierras extrañas, y aunque 

muchos de ellos hayan obtenido la libertad, no se ha encontrado uno solo que haya 

imaginado algo grande en el arte, en la ciencia o en cualquier otra cualidad honorable 

(Kant citado por Valencia, 2019, p.74). 

 

En palabras de Aurora Vergara (2014), lo mencionado expresa un vaciamiento de 

significados, sentimientos y capacidades de las personas racializadas. Así, florece la idea de 



Romero, Y 

8 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

que ese ser africano, esclavo por naturaleza, fue traído solamente para reemplazar la mano 

de obra esclavizada indígena, sin más que aportar que la fuerza de su trabajo. 

Al tiempo que filósofos y juristas europeos como Montesquieu, Voltaire, Diderot, entre otros, 

hablaban de justicia, libertad y derechos del hombre, justificaban la esclavización de los 

africanos. De acuerdo con el médico, antropólogo y gran escritor colombiano, Manuel Zapata 

Olivella (1989), el orden esclavista para poder incorporar a su producción más de 50 millones 

de africanos (sin contar los millones que murieron en la captura y travesía del Atlántico), 

intento demostrar la barbarie de los africanos y para ello extendió un manto de oscuridad 

sobre el verdadero desarrollo alcanzado por África a lo largo de su historia (Zapata, 1989).  

Mas la adopción de la esclavitud no obedeció a circunstancias morales, tampoco tenía “nada 

que ver con el color del trabajador, sino con los bajos costos de su trabajo” (Williams, 2011, 

p. 49), es decir, obedeció a factores económicos. Inclusive, mucho de los pensadores 

mencionados formaron parte del negocio esclavista. Ahora bien, William demuestra cómo la 

conquista de otros continentes es indispensable para el desarrollo del capitalismo industrial 

europeo; fue la expropiación del continente africano lo que permitió solidificar el proceso 

acumulativo que condujo a la Revolución Industrial (Moor, 2009). La apropiación de los 

recursos naturales de África y América, el tráfico y esclavización de los africanos y sus 

descendientes, y la explotación de los indios aseguraran la riqueza y hegemonía del Viejo 

Mundo. 

Aunque la colonización fue superada por las luchas independentistas del siglo XIX, que 

dieron paso a la formación de estados nacionales formalmente independientes, las sociedades 

latinoamericanas y caribeñas continuaron bajo la dominación de Europa (Lozano, 2010). En 

el caso de Colombia la elite criolla perpetuó la dominación y las ideologías racistas y 

excluyentes de los europeos. Construyeron una nación a espaldas de los descendientes de 

africanos, de los indígenas y las mujeres. A lo largo del siglo XlX y XX el país se pensó 

como una nación blanca/mestiza, católica, hablante del español. La elite criolla también 

definió los territorios tropicales del país como espacios habitados por salvajes. Ese supuesto 

salvajismo estaría ligado al color de piel más oscuro de las personas. De acuerdo con 

Camargo (2011), la idea nacida en la ilustración, y retomadas por los intelectuales 

colombianos, de que las características fenotípicas determinan a su vez las morales, 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

9 

 

intelectuales y espirituales de los individuos, tendrían un gran peso en el proyecto e 

imaginario nacional.  

Así que, bajo la influencia de las ideas de intelectuales europeos como Kant, Hegel, Locke, 

Rousseau, Gobineau, Hobbes, Descartes, entre muchos otros, los sujetos racializados de 

Colombia fueron definidos como la antítesis de la sociedad blanca, que en el país sobre todo 

habitaba la región andina. Incluso, dos de los más influyentes intelectuales de la época, 

Francisco José de Caldas y José Ignacio de Pombo, sustentarían la tesis de la superioridad de 

las razas de climas fríos (Camargo, 2011). 

 

A mediados del siglo XlX y principios del XX políticos e intelectuales colombianos 

intentaron crear un Estado homogéneo. Personalidades destacadas como el poeta y 

cofundador del Partido Conservador, José Eusebio Caro, expresaran que: 

 

Las razas inferiores están destinadas a desaparecer para dar lugar a las razas 

superiores. Los indios de América ya casi desaparecidos. Los negros de África y 

América ya casi desaparecerán del mismo modo; el día en que la Europa y la América 

estén pobladas por algunos millones de hombres blancos, nada podrá resistirles en el 

mundo (Jaramillo citado por Valencia, 2019, p.83). 

 

Para Caro la raza blanca está destinada a remplazar a todas las razas humanas, a su vez los 

blancos más perfectos serán quienes prevalezcan. Por su parte, el ideólogo y político 

conservador, Laureano Gómez, afirmaba que “el negro, el indígena y el mestizo eran un 

obstáculo para la unidad política y económica de América Latina” (Moreno,1998, p.6), por 

lo cual impulsó un proyecto explícitamente eugenésico que da paso a la ley de inmigración, 

la ley 114 de 1922. Esta planteaba que “para propender al mejoramiento de las condiciones 

étnicas, tanto físicas como morales, había que fomentar la inmigración de individuos que por 

sus condiciones raciales y personales no puedan o no deban ser motivos de preocupaciones” 

(Moreno,1998, p.7-8). De este modo, se promovió la inmigración de europeos y el mestizaje 

entre blancos y sus adversos negros e indígenas con el ánimo de “mejorar la raza”. Dicho 



Romero, Y 

10 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

suceso tuvo lugar en distintas regiones de América Latina; en Brasil recibió el nombre de 

Democracia Racial.  

Entonces, la sociedad blanca europea y sus descendientes en Colombia, no solo destruyeron 

la vida de millones de africanos y afrodescendientes durante los últimos quinientos años, sino 

que trataron de eliminar el conocimiento ligado a estas personas; Buenaventura de Sousa 

Santos (2010) le dio a esto el título de epistemicidio. Después de todo, implico asesinar las 

maneras de conocer y actuar de los pueblos conquistados (Ramose, 2011).  

Ya en el ámbito académico las personas negras no fueron sujetos de conocimiento e interés. 

En el tiempo de la colonia África y las poblaciones negras de Colombia, no fueron sujetos de 

estudio y reflexión por parte de los sectores hegemónicos neogranadinos donde se producían 

los conocimientos (Kalulambi, 2005). Ni siquiera, durante los años sesenta, el vertiginoso 

proceso de descolonización de África, los movimientos anticolonialistas de los países del 

Caribe, la aparición de los movimientos de integración racial en los Estados Unidos, etc., 

despertaron un entusiasmo significativo por los estudios africanos en el país (Kalulambi, 

2005). 

En Colombia Nina Friedemann (2017) tropezó con la invisibilidad del africano y el negro en 

la academia. Contaba lo que ahora es una famosa anécdota; en el Instituto Colombiano de 

Antropología había colegas que alegaban que el estudio de las poblaciones “negras no era 

antropología”. Todo indicaba que la disciplina solo estaba dedicada al estudio de los pueblos 

indígenas. En otras palabras, “África, el africanismo y los estudios afrocolombianos en la 

educación superior en Ciencias Sociales en el país, reflejan y revelan un desconocimiento de 

los mismos” (Diaz, 2006, p.4). Es decir que, existe una acentuada ausencia de historias y 

epistemologías negras en los programas académicos de las instituciones de educación 

superior. La producción intelectual negra es poco valorizada o casi desconocida en la 

bibliografía de los programas académicos (Ocoró, 2020).  

La Invisibilización del conocimiento negro es palpable, pero dicha invisibilidad no trata, 

según Santiago Arboleda (2011), de no mostrar al negro-africano, sino que hace que estos 

sean representados de forma peyorativa. Es un mostrar ocultando su potencia de ser y existir. 

En relación con ello, la novelista nigeriana, Chimamanda Ngozi Adichie (2009), habla del 

peligro de una sola historia. Esta autora argumenta que la historia única roba la dignidad de 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

11 

 

los pueblos, dificulta el reconocimiento de nuestra igualdad humana, y enfatiza nuestras 

diferencias en vez de nuestras similitudes. 

Las historias únicas construidas sobre los africanos y las personas negras tienen que ver con 

el poder que encarna la sociedad blanca. “Los que ganan cuentan la historia; los que son 

derrotados no son escuchados” (Bacon, 2000). Por ende, la representación e historia de África 

y la diáspora ha sido escrita desde el lente de los europeos y sus descendientes, lo que no ha 

dado cabida a las narrativas de mujeres y hombres negro-africanos.  

Generalmente, la sociedad eurocentrada posiciona al sujeto africano como víctima del 

colonialismo europeo, y como un ser primitivo, pobre, azotado por el SIDA, el hambre, y la 

guerra. Y a los descendientes de africanos los retrata como esclavos, criminales, perezosos, 

y en el mejor de los casos buenos deportistas y bailarines. La academia blanqueada, en 

muchos casos, reproduce esa visión. En ella el racismo epistémico encuentra un lugar fértil. 

Allí, se sitúa a las personas “no occidentales” como seres inferiores (no humanos o 

subhumanos) que carecen de inteligencia y racionalidad (Grosfogue, 2011) y son incapaces 

de producir conocimiento o generar algún aporte. 

En resumidas cuentas, la historia de las personas negras no puede reducirse al capítulo de la 

esclavitud y el colonialismo. Tampoco puede agotarse en la música y la danza.  Pero el hecho 

de que África fuera invadida, conquistada y gobernada por naciones árabes y, posteriormente, 

por los pueblos de Europa durante centenas de años, implico que el descubrimiento de la 

agencia africana fuera una tarea compleja (Asante, 2016). De modo que, aún pervive la 

imagen de los africanos como tribus estáticas en el tiempo, alejadas del conocimiento 

científico, tecnológico y de todo desarrollo humano. Por ejemplo, no hay duda de la 

existencia de una Filosofía Occidental, China, Rusa, Japonesa, sin embargo, se niega el 

reconocimiento de la Filosofía Africana. 

Todos lo esbozado da como resultado la invención del negro, como producto de una “serie 

de teorías y prácticas prejuiciosas y racistas desde donde se buscó describir, dominar y 

controlar a los africanos y a sus descendientes diaspóricos” (Valencia, 2019). Y ante la carga 

negativa que históricamente ha tenido la categoría “negro” (aunque hay quienes lo revindican 

y tratan de darle una nueva carga valorativa), hay muchos sujetos que se definen, como 

afrodescendientes. Este término fue acuñado en 2001 en el marco de la Conferencia Mundial 



Romero, Y 

12 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

contra el Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia y las Formas Conexas de 

Intolerancia celebrado en Durban (Abramo y Rangel, 2019). Lo que los descendientes 

africanos buscaban era contar con la posibilidad de autodefinirse y dejar atrás el significado 

racista que le dio vida al termino negro.  

 

4. Resistencias y contribuciones del ser negro-africano 

África y sus descendientes han realizado enormes contribuciones a la humanidad desde 

diferentes planos. Pero los negros han sido forzados a la invisibilidad. Se han hecho pocas 

excepciones en la música y la danza. Mas el universo afrodiasporico va más allá de eso. En 

Colombia y el mundo las memorias del negro deben evocar las grandes civilizaciones de los 

reinos africanos. Ejemplo, Egipto (Kemet), sociedad donde se sentaron las bases de la 

civilización moderna. Fue allí, y no en Grecia, como se ha creído.  

Los griegos, a quienes se le atribuye la fundación de la ciencia y la filosofía, aprendieron, en 

realidad, de los sacerdotes del antiguo Egipto de la Negritud. Según el filósofo guineano, 

Eugenio Nkogo (2001), la lista de filósofos griegos que estudiaron en Kemet es interminable, 

entre ellos están Solón, Tales, Platón, Licurgo, Eudoxo, Pitágoras. Por ejemplo, el Teorema 

que lleva el nombre de Pitágoras fue copiado de sus maestros kemeticos. Los “negros 

africanos del Valle del Nilo darán al mundo la astronomía, la geometría, el derecho, la 

arquitectura, el arte, la matemática, la medicina y la filosofía” (Asante, 2016, p.14). En el 

ámbito de la ciencia Imhotep efectuó descubrimientos físicos tales como la palanca y el plano 

inclinado antes que Arquímedes. A pesar de todo, Occidente continúa siendo presentada en 

el ámbito académico como el más importante y único centro cultural, científico y tecnológico, 

cuyo desarrollo es producto de su originalidad. En ese sentido, se muestran como los 

herederos directos del legado griego y romano. Esta narrativa, como menciona Nah Dove 

(1998), niega la relación entre África y Europa, y alienta la creencia de que el mundo 

moderno no tiene base en el conocimiento antiguo; en tanto las ideas del África serán 

imperializadas para servir a una lógica europea.  

El África también debe ser vista como un fértil campo de luchas, que van desde el pasado 

lejano hasta el tiempo presente. Encontramos múltiples mujeres y hombres que fueron de 

frente contra el colonialismo y revindicaron la libertad o el derecho de ser y estar en el mundo 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

13 

 

de los africanos, tales como la reina Nzinga, Chaka Zulu, Patrice Lumumba, Thomas 

Sankara, Funmilayo Ransome, Taytul Betul, Nelson Mandela, entre muchos más. 

Efectivamente, la descolonización de África aun es un proyecto inacabado, pero la llama de 

la resistencia continúa encendida.  

Por otro lado, en Colombia la sociedad negra aporto a la nación diversas técnicas y 

conocimientos. El negro-africano fue explotado cómo célula cultural extraída de un 

continente que había acumulado ricas experiencias en minería, herrería, agricultura, 

ganadería, medicina, cerámica, pintura, orfebrería, construcción de embarcaciones, magia, 

etc. (Zapata, 1989). También el negro-africano, como lo expone Mena y García (2009), 

desarrolló prácticas anticolonialistas con las cuales contrarrestaba el poder hegemónico del 

sistema colonial, como el toque de tambores, las danzas, los bailes, la música y los 

conocimientos ancestrales.  Es decir que, no fueron secuestrados de África, simplemente, por 

su fuerza y resistencia al clima como se ha creído, sino por su ingenio y capacidad creadora.  

Vale mencionar que África y la diáspora africana han sido una de las mayores fuentes de 

creación cultural, descolonización y democratización de la sociedad en el planeta (Lao-

Montes, 2013). En ultimas, “el mundo moderno es producto tanto del imperialismo europeo 

como de la resistencia contra él de los pueblos africanos, asiáticos y sudamericanos” 

(Thiong’o, 2017, p.32).  Particularmente, los africanos y la diáspora tienen una larga historia 

de resistencia y re-existencias. El negro siempre ha tenido grabado en su piel el mandamiento 

de Chango, de luchar incansablemente y por todos los medios posibles hasta alcanzar la 

libertad (Mina, 2003). Haití encarnó ese mandamiento, fue la primera nación en América 

Latina en lanzar un grito de libertad, lo cual a su vez influenció las gestas de independencia 

en el continente. Petion les entregó a los ejércitos de Bolívar municiones, hombres, barcos, a 

cambio de libertar a mujeres y hombres negros de la esclavitud, pero el “libertador” 

incumplió su promesa. La historiografía oficial, además de olvidar las contribuciones de los 

haitianos, borró la participación de los negros en Colombia en las luchas de independencia. 

Generales y comandantes negros, quienes fueron claves en la derrota de los españoles, como 

José Prudencio Padilla y Manuel Piar, no consiguieron más que ser fusilados bajo las órdenes 

de Bolívar por exigir la manumisión de los esclavizados. 

 



Romero, Y 

14 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

El negro tuvo que seguir resistiendo, y para ello hizo uso de todo su ingenio. Mujeres y 

hombres negros llevaron a cabo revueltas, fugas, asaltos, infanticidios, suicidios, 

envenenamientos, apelaciones judiciales, compra de su libertad, entre otras formas de 

resistencias altamente activas, puesto que por definición la resistencia siempre es activa, pues 

aún bajo el dominio del aparataje colonial se despliega todo un potencial creativo e intelectual 

(Arboleda, 2011). También construyeron espacios de libertad llamados palenques 

(Colombia), rochelas (Venezuela), quilombos (Brasil), manieles (Haití), etc. En este camino 

encontramos muchos protagonistas de la resistencia, conocidos y desconocidos, como 

Benkos Biohó y la negra Agustina en Colombia, Dandara y Zumbi de los Palmares en Brasil, 

Makandal y Petion en Haití, el jefe Bayano en Panamá y Yanga en México.  

Finalmente, la larga lucha de los afrocolombianos tiene uno de sus mayores éxitos en la 

década del 90, con la promulgación de la Constitución de 1991, donde se reconoce la 

diversidad étnica y cultural del país. Así, afrodescendientes, negros, raizales, palenqueros e 

indígenas pasan a ser sujetos de derechos y protección estatal. Dicho suceso da cabida a la 

Ley 70, que se constituye como el tercer momento en el cual se legisla a favor de las 

comunidades negras del país. La primera fue en 1821 con la libertad de vientres, y la segunda, 

1851 con la abolición lega de la esclavitud. 

 

5. Invisibilización de lo negro y lo africano en el Programa de Licenciatura en 

Ciencias Sociales 

Aun cuando los pueblos del África libraron guerras independentistas a mediados del siglo 

XX y Latinoamérica y el Caribe en el siglo XlX, hoy estas regiones continúan bajo el dominio 

de Europa y Norteamérica, por lo cual se mantienen vigentes las jerarquías coloniales. La 

blanquitud continúa significando poder, es un lugar de privilegios simbólicos, subjetivos y 

materiales (Cardoso, 2011). 

Las instituciones de educación superior no son ajenas al patrón hegemónico imperante; 

establecen cual es el conocimiento que goza de validez científica y cual no, reproduce una 

visión de mundo colonial, patriarcal, heterosexual, blanca y europea. Después de todo sobre 

la universidad, al igual que otras instituciones, recae el peso del racismo. Se establecen 

parámetros discriminatorios basados en la raza que sirven para mantener la hegemonía del 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

15 

 

grupo racial en el poder. Esto hace que la cultura, patrones estéticos y las prácticas de poder 

del grupo dominante se vuelvan el horizonte civilizatorio del conjunto de la sociedad. Así 

que el dominio del hombre blanco en instituciones públicas y privada depende, en primer 

lugar, de la existencia de reglas o patrones que, directa o indirectamente, dificultan el acceso 

de negros y mujeres (Almeida, 2019).  

Hoy día, aunque Colombia es una de las regiones de América Latina donde la población 

negra es numerosa, no cuenta con una tradición de estudio fuerte sobre el África y la diáspora. 

La Universidad del Valle, que se encuentra ubicada en Santiago de Cali, la segunda ciudad 

con mayor población afrodescendiente de Latinoamérica, es un vivo ejemplo de ello. El 

panorama es más desalentador si se observa el plan de estudios de Licenciatura en Ciencias 

Sociales (Ver Figura 1).  

 

Fuente: Elaboración propia a partir de la revisión de los planes de curso de la 

Licenciatura en Ciencias Sociales de la Universidad del Valle 

 

Figura 1. Referencias bibliográficas sobre el África y la diáspora negra en los 

planes de curso de Licenciatura en Ciencias Sociales. 

 

La revisión de los planes de curso arrojó que solo un 2% de los textos abordados en la 

licenciatura tienen en cuenta temas relacionados con el África y la diáspora; otro 2% aborda 

lo indígena y, por último, el grueso de los textos, el 96%, trata distintas cuestiones. El eje 

donde más se tiene en cuenta lo negro-africano es en Historia, Estado y Sociedad (Historia), 



Romero, Y 

16 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

por el contrario, en el eje de Pedagogía, Conocimiento y Ciencias Sociales (Pedagogía), no 

existe ninguna referencia sobre dicho tema. Cabe mencionar que, en algunos cursos, aun 

cuando existen referencias bibliográficas sobre el África y la diáspora, estos textos no son 

tomados en cuenta dentro de las clases. 

En línea con lo anterior, los egresados y estudiantes entrevistados manifestaron que, si bien 

durante su formación se vieron temas y textos sobre las personas negras, ello se dio de forma 

superficial. Adicionalmente, no existen cursos ni semilleros de investigación destinados al 

tratamiento de lo étnico-racial. 

 Por otra parte, la mitad de los estudiantes y egresados considera que hubo una ausencia o 

carencia del estudio del África. Solo se encuentran lecturas y temas sobre este continente en 

las asignaturas de Historia Universal del siglo XIX e Historia Universal del siglo XX. 

Destacan los textos: África: historia de un continente y De cómo Europa subdesarrolló a 

África.  

Sin embargo, los africanos son retratados de forma pasiva, como víctimas del colonialismo 

europeo. Al respecto, Balanta (2020), manifiesta que: cuando se habló de África, se abordó 

desde una perspectiva de víctima del periodo de explotación de las comunidades en cuanto 

al comercio de esclavos, y no como un pueblo que tiene más que aportar. A menudo el África 

que se conoce es la de animales exóticos, gente en condiciones de extrema pobreza, hambre, 

SIDA, conflictos armados, corrupción y quiebra de regímenes políticos. 

Lo cierto es que la historia de África no se reduce a la colonización de los pueblos árabes y 

europeos; la guerra y la pobreza extrema; ni es solo el lugar donde mujeres y hombres se 

irguieron por primera vez; sino que África es la cuna de los primeros sistemas filosóficos, 

tecnológicos y religiosos del mundo. También es un espacio con una rica historia de luchas, 

las cuales han sido emprendidas desde diferentes frentes. Tenemos los movimientos de 

liberación nacional, la lucha contra apartheid, las investigaciones de Cheikh Anta Diop, los 

textos de Fanon. 

En lo que ocupa a la diáspora africana, en la Licenciatura en Ciencias Sociales se tiene en 

cuenta la conexión de los pueblos negros con el territorio y la naturaleza. Los textos sobre 

esta materia, si bien son pocos, se encuentran en el curso de Territorio, Cultura y 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

17 

 

Biodiversidad, el cual hace parte del eje de Espacio, Ambiente y Territorio (Geografía). Por 

ejemplo, se encuentra el artículo: Comunidades negras de Colombia: en defensa de 

biodiversidad, territorio y cultura, escrito por Arturo Escobar.  

Ya en el eje de Sociedad y Cultura, donde se encuentra la asignatura Antropología Social y 

Cultural, los negros son caracterizados por poseer costumbres y prácticas culturales distintas 

al resto de la población colombiana. Se abordan, particularmente, los grupos afros de la Costa 

Pacífica. 

En el eje de Historia, Estado y Sociedad (Historia), donde destacan asignaturas como: 

Historia de América y Colombia: Colonia y Siglo XIX en América y Colombia, resalta el 

tema de la esclavización de los africanos y sus descendientes. Sobresalen los títulos: Los 

esclavos africanos; Esclavos y señores en la sociedad colombiana del siglo XVIII y Los 

derechos de indios y esclavos realistas y la transformación política en Popayán.  

De acuerdo con lo expuesto, es posible afirmar que las teorías sobre las personas negras son 

poco abordadas en la Licenciatura en Ciencias Sociales; carecen de relevancia e interés 

investigativo. Según la mayoría de los estudiantes y egresados, las asignaturas donde 

medianamente suele tenerse en cuenta dicha temática son: Antropología Social y Cultural; 

Historia de América y Colombia: Colonia, y Siglo XIX en América y Colombia.  

 

La postura de representación que prevalece en los cursos mencionados y en la licenciatura 

en general es la del negro como esclavo; gran parte de los estudiantes y egresados coinciden 

en ello. Al respecto, Sánchez (2020) señala que: 

 

Vimos el papel de lo que fue el afro o el negro en la época de la colonia, en la época 

de las grandes haciendas, la esclavitud, pero yo siempre tuve la inquietud de que no 

mostraban…ellos también hicieron parte de las revoluciones, también hicieron parte 

del cambio, pero siempre se hablaba como los que sufrieron el maltrato, pero yo 

quería saber que existían algunos que hicieron parte del cambio, de la lucha, pero eso 

si no se tocó. 

 



Romero, Y 

18 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

En este mismo orden de ideas, Ramírez (2020) expresa que: “el tema de lo afro las pocas 

veces que se abordó se hizo desde el contexto local, haciendo referencia a las comunidades 

afro en Colombia, o refiriendo al tema de la esclavitud”.  

La representación de mujeres y hombres negros como eternos esclavos sin ninguna capacidad 

de agencia, intelecto y cualidad humana es una concepción racista que tiene orígenes de larga 

data. Como se expuso anteriormente, desde la ciencia y la filosofía hubo muchas voces que 

participaron y contribuyeron en la mistificación del negro, incluso. 

Estos discursos hacen parte de una concepción colonial, que bien encuentran cabida en las 

ciencias sociales. Gran parte de los científicos sociales, en particular los historiadores, 

muestran al negro de forma pasiva, como víctimas de la esclavitud e ignoran los aportes y las 

luchas realizadas por los afrodescendientes en América y Colombia. Como se expuso, la 

malla curricular del programa de ciencias sociales es un pequeño ejemplo de esto.  

Apremia erradicar el epistemicidio perpetuado contra los pueblos africanos y negros en los 

espacios académicos, en particular, en programas como la Licenciatura en Ciencias Sociales. 

En ese sentido, es necesario que en los distintos cursos que componen la malla curricular se 

tenga en cuenta, plenamente, los conocimientos al igual que las experiencias de los africanos 

y negros y, a su vez, se reivindiquen sus aportes y luchas en la construcción del país y el 

mundo. Ello no solo significa hacer justicia epistémica, sino combatir el racismo. La totalidad 

de estudiantes y egresados coincide en que abordar lo negro-africano es de suma importancia 

dentro de la licenciatura. Por su parte, Guerrero (2020) señala que: 

 

Como futuros maestros debemos conocer la otra historia, esa historia no contada e 

invisibilizada, que seguramente nos permite entender los problemas del racismo y la 

desigualdad frente a la población negra de Colombia. Además, porque permite 

entender los verdaderos aportes de África al mundo, y a tener otro concepto de las 

personas negras y valorar el legado cultural que se desprende de esta. 

 

Los maestros tienen una tarea indispensable; ellos introducen a niñas, niños y jóvenes al 

universo cultural de la sociedad. El silencio que reproducen los maestros entorno a la cultura 

negro-africana y su historia de lucha, dada su formación, además de privar a la nación de la 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

19 

 

riqueza, entendimiento y valoración de este pueblo, privaría a niños, niñas y adolescentes 

negros, afrodescendientes, raizales y palenqueros, del conocimiento de su cultura, adentrarse 

con confianza en sus propias raíces, desarrollar la identidad y elevar su autoestima. Esto se 

relaciona con las imágenes humillantes y poco humanas sobre el negro que muestran los 

libros didácticos y los maestros, quienes suelen representar a los negros como esclavos y, a 

su vez, promueven una folclorización de su cultura. Ello impacta de forma negativa la vida 

y proceso de formación del estudiante. De acuerdo con Munanga (2005) no es necesario ser 

profetas para comprender que el preconcepto anclado en la cabeza del profesor y su 

incapacidad de lidiar profesionalmente con la diversidad, sumado a los contenidos 

prejuiciosos de los libros y materiales didácticos, desestimula al alumno negro y perjudica su 

aprendizaje. 

Dentro de este horizonte, también es fundamental que se tenga en cuenta en el programa de 

licenciatura las escritoras y escritores negros, africanos, indígenas y LGTBQ+. Esto permitirá 

tomar en consideración otras formas de pensar, ser, sentir, existir y, a su vez, que los maestros 

en formación tengan una mirada más completa o compleja de la vida y la realidad. Sin 

embargo, fue posible constatar mediante la revisión de los programas de curso que las 

escritoras y escritores negro-africanos…como Frantz Fanon, Manuel Zapata Olivella, Angela 

Davis, Bety Ruth Lozano, Ngũgĩ wa Thiong'o, entre muchos otros y otras, han sido 

completamente invisibilizados en la formación de licenciados en ciencias sociales. Solo fue 

posible identificar referencias bibliográficas de algunos autores negros, tales como el 

geógrafo brasilero Milton Santos y el historiador, activista y político guyanés Walter 

Anthony Rodney. Las mujeres y hombres negros, africanos e indígenas, no suelen aparecer 

dentro del canon de los clásicos. Dicho lugar está reservado, primeramente, para los 

académicos europeos y norteamericanos, y en segundo lugar para los estudiosos blancos 

Latinoamericanos y colombianos (Ver Figura 2).  

 

 

 

 



Romero, Y 

20 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

Figura 2. Procedencia de autores(as) leídos en la Licenciatura en Ciencias Sociales 

 

Fuente: Elaboración propia a partir de la revisión de los planes de curso de la 

Licenciatura en Ciencias Sociales de la Universidad del Valle 

 

De acuerdo con la figura anterior la mayoría de los textos, libros o artículos leídos por los 

estudiantes de Licenciatura en Ciencias Sociales son escritos por europeos y 

norteamericanos, es decir que el 63% de las referencias bibliográficas son de autoría 

euroamericana. Ya el 35% de la bibliografía pertenece a escritores latinoamericanos y 

colombianos y solo el 2% contempla autores, de Corea, Rusia, Australia…entre otras 

latitudes.  Lo desalentador es que dentro de ese 2 % no entra si quiera un solo escritor o 

escritora africana.  Las asignaturas donde mayormente se reproducen los puntos de vistas 

europeos, en primer lugar, son las del eje de Sociedad y Cultura y, en segundo lugar, de 

Historia, Estado y Sociedad. 

Esto confirma una vez más que la formación profesional de los licenciados en ciencias 

sociales de la Universidad del Valle refuerza la hegemonía cultural, económica y política de 

Occidente. El conocimiento generado por la élite blanca, científica, filosófica de Europa y 

Norteamérica y, en segundo lugar, de América latina y Colombia, es tenido por conocimiento 

verdadero, por consiguiente, se le asigna una superioridad en correlación a los saberes, 

adelantos científicos y experiencias de los africanos, afrodescendientes e indígenas. Ello no 

podrá sino dar como fruto maestros alienados que enseñen a las futuras generaciones una 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

21 

 

sola forma de ver el mundo, una realidad donde Europa y Norteamérica son el centro del 

universo y el modelo civilizatorio a seguir. 

Por ende, es necesario que desde la universidad se tenga en cuenta la “pluriversalidad del 

ser”; sus particularidades y características específicas que constituyen su identidad (Ramose, 

2011). De ese modo se evitaría asumir los postulados europeos como universales, dado que 

cada lugar tiene experiencias propias que vale la pena destacar. Al respecto, Balanta (2020), 

menciona que: 

 

El mundo no es solo Europa, estamos hablando de la universidad, universalidad y si 

aún caemos en la idea de solo enseñar los conceptos occidentales, a un mundo 

occidentalizado mal copiado, pues vamos a quedar más ignorante, cuando tu solo 

conoces una sola versión de los hechos y saber que África es tan diversa, Asia es tan 

diversa, mucho más que Europa, entonces veo que nos estamos quedando muy pobre, 

eso se evidencia con los profesores de Univalle. 

 

Al mismo tiempo la pluriversalidad contempla el universo africano y negro. Tiene en cuenta 

sus experiencias, luchas, historias, lo cual es fundamental que tenga espacio en la academia, 

pues como menciona Sánchez (2020) ello: 

 

Hace parte de nuestra historia, de las raíces, la identidad de nuestros hermanos y 

hermanas que han sufrido y se han levantado por encima del clasismo, el racismo, la 

discriminación racial, ideológica y de pensamiento, son sinónimo de lucha y 

resistencia. 

 

De otro lado, asumir la historia desde el foco de los africanos y los negros, es decir, desde 

sus protagonistas permite tener una mirada más profunda y dar voz, no a quienes no la han 

tenido, sino, a quienes no se ha querido escuchar. Como señala Ramírez (2020): 

 

Es importante conocer las diferentes miradas sobre el mundo y la historia que cada 

pueblo tiene para contar. Lo ideal sería estudiar lo afro desde la perspectiva de autores 



Romero, Y 

22 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

afro y no como usualmente suele hacerse, cuando son agentes exteriores a los pueblos 

mismos los que escriben sobre ello. Esta es una de las principales falencias que 

encuentro en el plan de estudios del programa, hace falta la presencia de autores 

latinoamericanos, indígenas y afro. 

 

Después de todo lograr una visión completa requiere de la presencia de múltiples historias y 

narrativas que cuenten lo sucedido, dado que muchas historias importan. “Las historias se 

han usado para despojar y calumniar. Pero las historias también pueden ser usadas para dar 

poder y humanizar. Las historias pueden romper la dignidad de una persona, pero también 

pueden reparar esa dignidad rota” (Adichie, 2009). Esto implica tener en cuenta todas las 

voces silenciadas, posibilitando así, en palabras de Chinua Achebe (Citado por Bacon 2000), 

alcanzar: 

 

Un balance de historias en las que cada persona pueda contribuir a una definición de 

sí misma, donde no seamos víctimas de las cuentas de otras personas. Esto no quiere 

decir que nadie debería escribir sobre nadie más, creo que deberían hacerlo, pero 

aquellos sobre los que se ha escrito también deberían participar en la elaboración de 

estas historias. 

 

En ese sentido, es clave dar cabida a las narraciones sobre sí mismas de mujeres y hombres 

africanos y negros, aún más a las voces de las mujeres que han sido las menos escuchadas. 

Dentro de este escenario el campo de las ciencias sociales y humanas, y el Programa de 

Licenciatura en Ciencias Sociales de la Universidad del Valle tienen un enorme reto por 

delante, contemplar la pluriversalidad, es decir, todas las formas de conocer, ser y existir de 

sociedades o grupos diversos como los afrodescendientes, indígenas, rom, campesinos, 

personas con diversidad funcional y sexual, etc. 

 

6. Conclusión 

En Colombia cuando se hace una revisión al currículo de las ciencias sociales se observa que 

falta un gran capítulo: la historia de África y de sus descendientes en América. Y aun cuando 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

23 

 

los estudios afrocolombianos avanzan, su impacto es limitado y débil en la formación de 

profesionales en humanidades y ciencias sociales, lo mismo tiene lugar con la apropiación y 

posicionamiento de los saberes del africanismo (Diaz, 2006). 

La Universidad del Valle, que es una de las tres mejores universidades del país, pese a estar 

ubicada en Cali, la segunda ciudad con mayor población negra de América Latina, no posee 

una tradición fuerte en estudios afrodiasporicos. En lo que ocupa al Programa de Licenciatura 

en Ciencias Sociales se tiene poco en cuenta los aportes científicos, culturales, sociales, 

políticos y económicos de los africanos y sus descendientes. La invisibilización del africano 

y el negro se da con mayor fuerza en las asignaturas de Pedagogía, bien son un poco más 

visibles en las asignaturas de Historia. Aunque, la literatura convencional hegemónica ignora 

y desconoce al negro como un sujeto que tiene, hace y construye historia (Hernández, 2018). 

Particularmente, las mujeres negras no son contadas como productoras de conocimiento y 

agentes de transformación. 

En lo que respecta al África y su gente hay una clara precariedad de temas y lecturas sobre 

esta en la Licenciatura en Ciencias Sociales. Los pocos textos encontrados no narran el África 

y la diáspora negra desde el lente de sus miembros, sino desde la perspectiva de personas 

blancas, que en muchos casos reproducen prejuicios y estereotipos sobre estos grupos 

humanos. Adicionalmente, los negros-africanos aparecen, sobre todo, como víctimas del 

colonialismo europeo y el sistema esclavista. Desde este foco africanos y negros son 

representados como eternos esclavos pasivos, negando así, su creatividad, aportes e historias 

de lucha. 

De otro lado, los autores negros son contados dentro de los cursos; aquí se logró identificar 

solo al geógrafo brasilero Milton Santos y al historiador guyanes Walter Rodney. En el caso 

de los escritores africanos estos han sido completamente invisibilizados, al igual que los 

indígenas. No cabe duda que la academia colombiana y la Licenciatura en Ciencias Sociales 

está marcada por el pensamiento occidental hegemónico.   

Este panorama promueve el surgimiento de un maestro en ciencias sociales incapaz de 

reconocer la diversidad, un maestro que conoce una sola forma de ver el mundo, una realidad 

donde Europa y Norteamérica son el centro de la historia y el modelo civilizatoria a seguir. 

En ese sentido, el maestro se convierte, en muchos casos, en aliado del proceso de 



Romero, Y 

24 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

inferiorización del pueblo afrodescendiente, negro, raizal y palenquero. En ese patrón el 

blanco se considera superior al negro, y siembra en este un complejo de inferioridad, lo cual 

lo conduce a desear ser blanco (Fanón, 2009). Pero lo cierto, como nos ha enseñado Cesaire, 

es que “ninguna raza tiene el monopolio de la belleza, de la inteligencia, de la fuerza y hay 

sitio para todos en la cita de la conquista” (1939, p.5) 

Por ende, es necesario que desde la universidad se tenga en cuenta la “pluriversalidad del 

ser”. Se forme maestros con la conciencia de que dentro de sus aulas es posible que 

encuentren niñas, niños y jóvenes negros, indígenas, campesinos, rom, homosexuales, etc., 

dado que Colombia es un país diverso, pluriétnico y multicultural. Además, que el 

conocimiento, visibilidad y promoción de la cultura africana y negra es tarea de todos, aún 

más del docente de ciencias sociales. En ese sentido, el programa de licenciatura tiene una 

deuda enorme, y el reto de hacer justicia epistémica al pueblo africano, afrodescendiente, 

raizal y palenquero, junto a otros grupos que han sido invisibilizados históricamente. 

 

7. Referencias Bibliográficas 

Abramo, L, y Rangel, M. (30 de septiembre de 2019). Niñez y adolescencia afrodescendiente 

en América Latina. Naciones Unidas. https://bit.ly/3u5RnZE  

 

Adichie, C. (TED). (julio de 2009). El peligro de la historia única. https://bit.ly/37WGFNk  

 

Alcaldía de Santiago de Cali. (21 de mayo de 2013). Cali, segunda ciudad con mayor 

población afrodescendiente en el país. https://bit.ly/39rE6Dg   

 

Almeida, S. (2019). Racismo Estrutural. Jandaíra.  

 

Arboleda, N. (2016). Experiencias de racismo y discriminación en las trayectorias laborales 

e intelectuales de cinco académicas afrodescendientes en la Universidad del Valle. 

Una lectura interseccional [Tesis de maestría, Universidad Simón Bolívar]. 

Repositorio Institucional UASB-Digital. https://bit.ly/3FSkSD1  

 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280
https://bit.ly/3u5RnZE
https://bit.ly/37WGFNk
https://bit.ly/39rE6Dg
https://bit.ly/3FSkSD1


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

25 

 

Arboleda, S. (2011). Le han florecido nuevas estrellas al cielo: suficiencias íntimas y 

clandestinización del pensamiento afrocolombiano [Tesis de doctorado, Universidad 

Simón Bolívar]. Repositorio Institucional UASB-Digital. https://bit.ly/3G2eCIY  

 

Asante, M. (2016). Afrocentricidade como Crítica do Paradigma Hegemônico Ocidental: 

Introdução a uma Ideia. Ensaios Filosóficos, 14. https://bit.ly/3Pza40K  

 

Bacon, K. (agosto de 2000). Una voz africana. The Atlantic. https://bit.ly/37SKDGz  

 

Balanta, D. (2020). Entrevista a estudiantes y egresados de ciencias sociales. Audio. 

 

Balanta, M. (2020). Entrevista a estudiantes y egresados de ciencias sociales. Audio. 

 

Camargo, M. (2011). Las comunidades afro frente al racismo en Colombia. Encuentros, 

(2), 51-60. https://bit.ly/3abA8PH  

 

Cardoso, L. (2011). O branco-objeto: o movimento negro situando a branquitude. 

Instrumento, 13(1). https://bit.ly/3MtjSrm  

 

Cesaire, A. (1939). Cuaderno de un retorno al país natal. Laberinto Ediciones. 

https://bit.ly/3ll2Kbf   

 

Díaz, R. (2006). África, africanismo y los estudios afrocolombianos en las Ciencias Sociales 

en Colombia: realidades, retos y perspectivas. Poligramas. https://bit.ly/3wG21GW    

 

Dove, N. (1998). Mulherisma africana:uma teoria afrocêntrica. Jornal de estudos negros, 

28(5), 515-539. https://bit.ly/3Oqu3Oq  

 

Fanon, F. (2009). Piel negra, máscaras blancas. Akal, S. A. https://bit.ly/3Lulfor   

 

https://bit.ly/3G2eCIY
https://bit.ly/3Pza40K
https://bit.ly/37SKDGz
https://bit.ly/3abA8PH
https://bit.ly/3MtjSrm
https://bit.ly/3ll2Kbf
https://bit.ly/3wG21GW
https://bit.ly/3Oqu3Oq
https://bit.ly/3Lulfor


Romero, Y 

26 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

Friedmann, N. (2017). Estudios de negros en la antropología colombiana: presencia e 

invisibilidad. En E. Restrepo, M. Saade y A. Rojas (Eds.), Antropología hecha en 

Colombia. Tomo I. (pp. 421-467). Universidad del Cauca.  

 

Grosfogue, R. (2011). Racismo epistémico, islamofobia epistémica y ciencias sociales 

coloniales. Tabula Rasa, (14), 341-355. https://bit.ly/380iPQG   

 

Guerrero, C. (2020). Entrevista a estudiantes y egresados de ciencias sociales. Audio.  

 

Hernández, C. (2018). Aproximaciones al Sistema de Sexo/Género en la Nueva Granada en 

los Siglos XVIII y XIX en: A. Vergara y C. Cosme (Eds.), Demando mi libertad. 

Mujeres negras y sus estrategias de resistencia en la Nueva Granada, Venezuela y 

Cuba, 1700-1800. (pp. 29-76). Editorial Universidad Icesi. 

https://doi.org/10.18046/EUI/escr.16.2018  

 

James, G. (2001). Legado robado: la filosofía griega roba la filosofía egipcia. Falú 

Foundation Press.  

 

Kalulambi, M. (2005). África fuera de África: apuntes para pensar el africanismo en 

Colombia. Memoria & Sociedad, 9(18), 45-57. https://bit.ly/3NHKuVZ  

 

Lao-Montes, A. (2013). Empoderamiento, descolonización y democracia sustantiva. 

Afinando principios ético-políticos para las diásporas Afroamericanas. Revista CS, 

(12), 53-84.  https://doi.org/10.18046/recs.i12.1677  

 

Ley 114 de 1922. Sobre inmigración y colonias agrícolas. 30 de diciembre de 1922. D.O. No. 

18693. https://bit.ly/3nhYIld  

 

Lozano, B. (2010). El feminismo no puede ser uno porque las mujeres somos diversas. 

Aportes a un feminismo negro decolonial desde la experiencia de las mujeres negras 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280
https://bit.ly/380iPQG
https://doi.org/10.18046/EUI/escr.16.2018
https://bit.ly/3NHKuVZ
https://doi.org/10.18046/recs.i12.1677
https://bit.ly/3nhYIld


Voces silenciadas: invisibilización del África y la diáspora en el programa de licenciatura en ciencias sociales de la Universidad del 
Valle, Cali, Colombia 

 

27 

 

del Pacífico colombiano. La manzana de la discordia, 5(2), 7-24. 

https://bit.ly/38z1MFR  

 

Mazama, A. (s.f.). A afrocentrecidade como un novo paradigma. https://bit.ly/3wAmi0J  

 

Mena, M. (2016). Apuntes para pensar la historia desde el ámbito educativo. En secretaria 

municipal de Cali y Universidad Icesi (Eds.), Entrensa ku itòri si: entrénzate con tu 

historia. (pp. 11-34) Universidad Icesi. https://bit.ly/3lpQFl5  

 

Mena, M, y García, D. (2009). Investigando el racismo y la discriminación racial en la 

escuela: Informe ejecutivo. Bogotá positiva. https://bit.ly/3OHTwT3  

 

Mina, W. (2003). El pensamiento afro: más allá de oriente y occidente. Artes gráficas del 

Valle.  

 

Moor, C. (2009). Racismo & sociedade: novas bases epistemológicas para entender o 

racismo. Mazza Edições. https://bit.ly/3wwa09y  

 

Moreno, A. (octubre de 1998). El indio: entre el racismo, la nación y la nacionalidad 

colombiana. 1er Congreso Virtual de Antropología y Arqueología. 

https://bit.ly/3sPDf67  

 

Mullings, L. (2013). Interrogando el racismo. Hacia una Antropología antirracista. Revista 

CS, (12). (pp. 325-375). https://bit.ly/3NHMihJ     

 

Munanga, K. (2005). Superando o racismo na escola. Ministro da Educação. 

https://bit.ly/3luUmGp  

 

Nkogo, E. (2001). Síntesis sistemática de la filosofía africana. Centro de Estudios Africanos.  

 

https://bit.ly/38z1MFR
https://bit.ly/3wAmi0J
https://bit.ly/3lpQFl5
https://bit.ly/3OHTwT3
https://bit.ly/3wwa09y
https://bit.ly/3sPDf67
https://bit.ly/3NHMihJ
https://bit.ly/3luUmGp


Romero, Y 

28 

Entorno Geográfico | N° 24 | Julio - Diciembre 2022 | pp. 1-28 | e20712280 | https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280 

 

Ocoró, A. (2020). Ciência e ancestralidade na Colômbia: Racismo epistêmico sob o disfarce 

de cientificismo. Em pauta, 18(46), 162-179. DOI: 10.12957/REP.2020.52012   

 

Ramírez, M. (2020). Entrevista a estudiantes y egresados de ciencias sociales. Audio. 

 

Ramose, M. (2011). Sobre a Legitimidade e o Estudo da Filosofia Africana. Ensaios 

Filosóficos, 4. https://bit.ly/3GFfkfA  

 

Sánchez, A. (2020). Entrevista a estudiantes y egresados de ciencias sociales. Audio. 

 

Sousa Santos, B (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Extensión Universidad 

de la República, Ediciones Trilce. https://bit.ly/39RzWFu  

 

Thiong’o, N. (2017). Desplazar el centro. La lucha por las libertades culturales. Editorial 

Rayo Verde. https://bit.ly/38DLqvA  

 

Valencia, L. (2019). Negro y afro. La invención de dos formas discursivas. Universidad 

Icesi. https://bit.ly/3t8PN8K    

 

Vergara, A. (2014). Cuerpos y territorios vaciados ¿En qué consiste el paradigma de la 

diferencia? ¿Cómo pensamos la diferencia? CS, (13), 338-360. https://bit.ly/3a9idZK  

 

Williams, E. (2011). Esclavitud y Capitalismo. Traficante de Sueños. https://bit.ly/3GB8fwk   

 

Zapata, M. (1989). Las Claves Mágicas de América (Raza, Clase y Cultura). PLAZA & 

JANÉS.  

 

 

 

https://doi.org/10.25100/eg.v0i24.12280
https://bit.ly/3GFfkfA
https://bit.ly/39RzWFu
https://bit.ly/38DLqvA
https://bit.ly/3t8PN8K
https://bit.ly/3a9idZK
https://bit.ly/3GB8fwk

